# الرد على الادعائات الباطله التشكيكية والادله الكاذبه في مقالة دع الارقام

# تتحدث

(ردا علي الجريده النقديه 3)

Holy\_bible\_1

قبل ان ابدا في الرد اوضح اني في دراسة اي عدد من المخطوطات والتاكد من صحته لا اعتمد فقط علي الكثرة العددية للمخطوطات اليوناني ولكن عاده ما انظر الي الصوره الكلية بمعني المخطوطات القديمة جدا مثل اللاتينية القديمة من القرن الثاني والاشورية من سنة 165 م وكتاب الدياتسرون سنة 160 م واقوال الاباء من نهاية القرن الاول ومابعده حتي نصل الي القرن الرابع هؤلاء الشهود لهم ثقل اكثر من السينائية والفاتيكانية ثم من القرن الرابع ننظر معا للسينائية والفاتيكانية بعين المساواه مع الفلجاتا والبشيتا وغيرهم الكثير وبعد ذلك بيزا وواشنطون والاسكندرية

لهذا التمسك فقط بالعديه في المخطوطات اليوناني غير دقيق ولكن لها اهميتها في بعض الاحيان في الحوانب الاخري مثل التوزيع الجغرافي واشياء اخري كثيره

وايضا محاولة المشكك في ان يفسد اهمية الكثرة العدديه للمخطوطات البيزنطيه غير صحيح فهو فقط اسلوب لمهاجمة الاخر لان القران, كتاب المشكك الذي يؤمن به لا يحتوي الا علي قله قليله جدا من المخطوطات لاتكفي الا لاثبات مدي فساده وتحريفه وتلاعب كل انسان به

فقررت ان ارد علي هذا الموضوع ليس لاني اتمسك بالكثره العدديه ولكن لان في مضمون كلام المشكك الكثير من الكذب والتدليس والمغالطات والايحاءات التي سارد عليها بالدليل وبخاصه وضع صور من صفحات الكتب التي استعان بها المشكك ولكنه لم يكن امينا في نقله

الشبهة

نظرة نقدية: في مقولة دع الأرقام تتحدث

في الوقت الذي تتنامي فيه الحاجة الضرورية عند علماء المسيحية الي القطي بالنقد النصي عند التعامل مع النصوص المقدسه. إلا أن الكثير من شعب الكنيسة لا يزال حتي تلك اللحظة يردد بعض المقولات التي ( Textual ) بشكل عام والشق النصي ( Biblical Criticism تتعارض مع حقائق النقد الكتابي ( ) منه بشكل خاص. Criticism )

الحقيقه ان المهتمين بالنقد النصي هم ثلاث فرق

اثنين منهم غربيين وفرقه شرقيه

الفرقه الاولي

الغربيه هي فرقه من مؤيدين النص النقدي من المسيحيين الغربيين المتحررين الذين لا يؤمنون بمعني الوحي الحقيقي الوحي التفاعلي المسيحي بين الله والانسان ( مشروح تفصيلا في ملف الوحي وايضا ملف الاعلان) ولاجل ذلك ينظرون بطريقه حرفيه للانجيل ويتمسكون بقله من المخطوطات اليونانيه التي ترجع للعائله الاسكندرية مثل السينائية والفاتيكانية وهذا لان الذي بدا العصر الحديث من النقض النصي هم تشينورف ( مكتشف السينائية ) والذي هاجم كل شئ في سبيل اعلاء شان اهمية السينائيه لانها تسمت باسمه وهذا لم يكن فيه حياديه رغم ان السينائية مليئه بالاخطاء واقل دقه بكثير من باقي المخطوطات ( وسافرد ملف للكلام عن تاريخ السينائية والفاتيكانيه ) وايضا وستكوت وهورت الذي تماشوا معه في نفس الفكر

ولاجل ان هؤلاء بدؤا في انشاء النص النقدي (نص الاقليه) وكونوا معاهد لتدريسه في الوقت التي كانت الكنائس التقليديه والبرتستنتيه ايضا والدارسين المسيحيين لم يهتموا بهذه الناحيه لعدم بحثهم عن الشهره ولكن لخدمة الكلمه اكثر فنتج عن ذلك ان الذين يحملون شهادات في النقد النصي من مؤيدين النص النقدي اكثر ومؤلفاتهم في هذا المجال اكثر رغم انهم يمثلون اقليه

#### الفرقه الثانيه

الغربيه ايضا وهم مجموعه من دارسي النقد النصي من الملحدين الغير مسيحيين من الذين درسوا في هذه المعاهد التي انشاتها الفرقه الاولي واستغلوا هذا الامر في مهاجمة مصداقية الكتاب المقدس لتاييد فكرهم الالحادي وبحثا عن الشهره وزيادة توزيع كتبهم التي تدر عليهم ربح كثير ومن امثال هؤلاء بارت ايرمان ويلاحظ عامة في كتابات هؤلاء استغلال اي خطا نسخي في اي مخطوطه وبتجميع اكثر من خطا يجعلون منه قصه ويكونون عليه قاعده لههاجمة المسيحية

### والفرقه الثالثه

الشرقيه من المسلمين الذين فرحوا بهذا العلم المتغير لماذا ؟؟؟؟

لان بعد ان انهارت مصداقيت القران بسبب القراءات المختلفه للقران بدون وجود مخطوطات يرجع اليها والاخطاء الكثيره والتي تهدم عصمت القران من اخطاء املانيه ونحويه وتاريخيه وجغرافيه وكل انواع الاخطاء التي نتخيلها وعندما ظهرت مخطوطات للقران قضت علي الباقي من امال العصمه لوجود كم رهيب من الاخطاء مثل مخطوطة القاهره ومخطوطة صنعاء والتي لم نسمع رد واحد فقط علي هذه الاخطاء (ورغم اني درست هذا الموضوع اواستطيع ان اكتب فيه الكثير والكثير وعندي الكثير من صور اخطاء مخطوطات القران وموضوع التنقيط والتشكيل لكني غير مهتم به لان دراسة الانجيل تبني واشكر الله علي البركات الكثيره التي لا استحقها التي نلتها بسبب دراسة الانجيل ولكن لو توفر بعض الوقت في المستقبل قد اقدم بعض الاخطاء في مخطوطات القران بالصور والدليل)

فهؤلاء المشككين قرروا ان افضل وسيله للدفاع هو الهجوم علي الاخر ولوا استطاعوا ان يثبتوا ان الانجيل محرف بناء علي الفكر الاسلامي الحرفي الاملائي فيكون القران صحيح. وتجد هؤلاء لايردون علي اي شئ من اخطاء القران ولكنهم فقط ينقلون من الموضوعات الغربيه لتشكيك البسطاء من المسيحيين ولكي يشككوا العابرين الجدد من الاسلام الي المسيحية الذي يتزايد عددهم كل يوم

### وطبعا ينتقى المشككين من الكتابات الغربيه ويقتطعون ويدلسون في الاقتباسات

واخير الاغلبيه الذين هم متمسكين بنص الاغلبيه لماذا ؟

رغم اني افردت ملف كامل لهذا الموضوع ولكن ملخصه ان الترجمات القديمه مثل اللاتينيه القديمه من اوائل القرن الثاني ( الذي يمثل نسخه من النص القديم عزلت من اليوناني وحفظت) والاشوريه التي بين ايدينا من عام 165 ميلاديه ( التي تمثل ايضا نسخه اخري حفظت من النص القديم) وايضا الكثير من المخطوطات التي استمرت بلغات مختلفه قديمه وحديثه تؤكد صحة النص المسلم وايضا اقوال الاباء التي تؤكد سلامة النص المسلم الذي استمر مدة الفي سنه ويوجد ادله كثيره على ذلك كما ذكرت في ملف التحريف ومعناه وموضوع المخطوطات وساقدم ايضا في ملف تاريخ السينائية بمعونة ربنا

وهؤلاء لا يتغير رايهم باكتشاف اي مخطوطه من هنا او هناك ولكن اصحاب النقد النصي يتغير رايهم كلما اكتشفت مخطوطه جديده (مثلما فعل بروس متزجر والاختلافات بين نسخت كتابه الثانيه والرابعه) فكيف نسير وراء هؤلاء ورايهم متغير ؟ ونترك النص المسلم بكل الادله على صحته ؟

ولذلك كما يقول المشكك هؤلاء في رايي هم الاصح لانهم لا يتاثرون بالخلافات التي تحدث بين اصحاب النص النقدي ( الاقليه ) لان رايهم يتغير وبعضهم يتمسك بمخطوطه ويترك الباقي

وهذا ردا على المقدمه التي وضعها المشكك وساحاول اكون مختصرا بعد ذلك في الردود

فخلال نتاج أبحاث القرن العشرون والذي عده علماء المسيحية القرن الفاصل والحاسم في تاريخ النقد النصي للعهد الجديدأ، بدا واضحاً ان هناك الكثير من النظريات الكنسية والتي بدت وكأنها راسخه عبر أجيال وقرون في التاريخ المسيحي القديم وحتي الحديث ، ماهي إلا مجرد مقولات ترددتها الألسنه دون أدني دليل علمي ، ولا تقوي علي مواجهه ابسط الفروض النقدية الحديثة.

في الحقيقه هذا غير صحيح لاني كما اوضحت سابقا هذا الكلام ينطبق فقط علي اصحاب النص النقدي اما الاغلبيه اصحاب النص التقليدي فلا يوجد خلاف عندهم ثانيا يوحي الينا المشكك الغير امين في كلامه ان المسيحيه نظريات وهذا غير صحيح المسيحيه اثاثها المسيح نفسه راسخه وليست مبنية على نظريات كما ادعي

ثانيا العقيده المسيحيه ليست مبنيه علي ايه واحده فلو حدث خطا في اي مخطوطه تهتز العقيده هذا غير المين من المشكك ولم يقل مسيحي حقيقي واحد بهذا الكلام

في العدد السابق من الجريدة النقدية بحثنا في واحده من أهم النظريات المسيحية ، فرأينا دور النقد النصي وأثره في إختلاف الكنائس المسيحية حول مفهوم الوحي والعصمة للنص المقدس أنه والذي كانت محصلته ان الكنيسة لا تعرف مفهوم موحد لا للوحي ولا حتي للعصمة أن الأمر الذي يدفعنا هنا الي مناقشة نظرية أخري من النظريات المسيحية الشهيرة ألا وهي مقولة " دع الأرقام تتحدث "

وهذا غير صحيح فالاختلاف بين الثلاث كنائس هو تطبيق كلمة الرب في الطقوس ولكن العقيده (عقيدة التجسد والصلب والفداء التي لايختلف عليها اي مسيحي والا اصبح غير مسيحي) ومفهوم الوحي لم يختلف عند الارثوزكس او كاثوليك او بروتستنت. وللمره الثانيه يتكلم المشكك عن الوحي وهو في كلامه يوضح انه لا يفهم شئ عن معني الوحي في المسيحيه فهو مصر علي ان يتكلم بمقياس الوحي الاسلامي الاملائي الحرفي

ويستشهد هنا بمقالات الاخوه المسلمين المشككين وقد تم الرد علي كل الاعداد التي اثار حولها المشككين شبهات (موجوده تحت باب نقض نصي في الموقع) وبمعونة ربنا سيتم الرد علي اي عدد سيثار فيما بعد

ماهي مقولة " دع الأرقام تتحدث " ؟

لاشك أنها واحده من أشهر وأكثر النظريات التي تتردد بإنتظام على ألسنه العامة من شعب الكنيسة في العالم المسيحي - وخصوصاً الشرقي منه -، ولا يقتصر الأمر في حقيقته على شعب الكنيسة فقط بل يتخطاه الي ترديدها حتى في كتب الدفاعات اللاهوتية أيضاً.

فنجد أن الدكتور القس " يوسف رياض " يعرفها قائلاً:

(( دع الأرقام تتكلم ، لا يوجد في كل العالم كتاب يضارع الكتاب المقدس من حيث عدد المخطوطات القديمة المكتشفة له: )). ٧

الأمر الذي أيده القمص عبد المسيح بسيط نقلاً عن العالم " إدوارد جرينلي " القائل:

(( لقد منحنا الله 5656 مخطوطة كاملة او جزئية للنص اليوناني للعهد الجديد. وهو يعد أكثر الكتب بقاءً واكتمالاً من بين ما وصل إلينا من العصور الغابره )). الا

متابعاً القمص عبد المسيح التأكيد علي أهمية ذلك العدد من المخطوطات قائلاً:

(( علي أيه حال فهذا الكم الهائل من المخطوطات يعطي للعهد الجديد مصداقية تاريخية غير محدودة. )) iv

نفس الأمر يؤكد نخبة من أكبر أستاذة وعلماء اللاهوت المسيحي محرري دائرة المعارف الكتابية قائلين:

(( لم يتأثر العلم بكتاب من الكتب قدر تأثيره بالكتاب المقدس بعامة، والعهد الجديد بصفة خاصة ،وليس ذلك فحسب، بل إن التاريخ لم يحتفظ لنا بقدر من المخطوطات القديمة لأي كتاب قدر ما احتفظ به من المخطوطات اليونانية للعهد الجديد. ))

ولا يختلف الأمر عند رهبان دير الأنبا مقار مؤكدين:

(( فقد أعطتنا هذه المخطوطات في مجموعها نصاً وافياً للغاية لأسفار العهد الجديد، نظراً لكثرة عددها وقِدم عهدها أكثر من أي مستند آخر أمكن الحصول عليه لأي كتاب يوناني آخر قديم )) xi

علماء النقد المشاهير أيضاً يرددون تلك المقولة للمبتدئين والعامة ، فنجد العالم النقدي الشهير " دانيال ولاس " يقول:

((ثروة المواد المتاحة لتحديد كلمات العهد الجديد الأصلية مذهلة )) ، واصفاً حال تلك الثروة بالمقارنة مع الكتابات الأدبية القديمة قائلاً: (( بالمقارنة مع متوسط المؤلفات اليونانية القديمة ، فإن نسخ العهد الجديد تفوق وفرتها بنسبه ألف مرة. ))×

دكتور " ريان سنيوفير " يوافق علي ذلك قائلاً:

(( ليس هناك اي عمل قديم يمكنه الإقتراب من إمتلاك مثل هذه الوفرة من الدعم الخارجي xii(( ليس هناك اي عمل قديم يمكنه الإقتراب من إمتلاك مثل هذه الوفرة من الدعم الخارجي xii()

من تلك الكلمات لعلماء المسيحية وغيرهم الكثير يتضح لنا ان المقصود بمقولة " دع الأرقام تتحدث " هو ان العهد الجديد يمتلك مخطوطات تفوق في عددها أي مخطوطات لأي عمل أدبي قديم ، وهو الأمر الذي يفسر وفقاً لأقوال رجال الكنيسة على انه " يعطي للعهد الجديد مصداقية تاريخية غير محدودة "iiix

بالإضافة الي انه يشعر البعض بالغرابة عند التحدث عن عدم الثقة في نص العهد الجديد ، كما أشار الي ذلك " ريان سنيوفير " قائلاً:

(( المُحير ان يعمد أحدهم الي السؤال عن دقته ، رغم ان العهد الجديد أقدم وأكثر عدداً وأكثر دقة في النسخ ، وأكثر دعم من جهة المخطوطات من أي عمل قديم في تاريخ العالم )) xiv

واتوقف هنا واشكر المشكك علي ما جمعه من مقولات ويوجد اكثر منها ونلاحظ الاتي الذين يستشهدون بذلك يمثلون

الفكر الشرقي التقليدي الارثوزكسي (اباء دير ابو مقار والبابا شنوده وكثيرين من الاباء والعلماء)

والفكر الشرقي البروتستنتي (الخادم يوسف رياض)

وعلماء الدفاعيات الشرقيين (قدس ابونا عبد المسيح بسيط)

وعلماء مختلفين من الشرق (واضعين دائرة المعارف الكتابيه)

والغربيين المتحررين باحثين النقد النصي ومؤيدين النص النقدي (دانيال ولاس وبروس متزجر ريان سنيوفير وفليب كمفورت وغيرهم الكثير)

والغربيين التقليديين (د. توماس هولاند)

والكنيسه الكاثوليكيه (جون ويليام)

وحتى الملحدين اكدوا ذلك

فبعد كل هذه الشهادات المتنوعه عن دقة واصالة وترفع وكثرة مخطوطات العهد الجديد هل سنقبل رائ المشكك فقط ؟

فمره اخري اشكره انه اكد انه بيخالف كل علماء الكتاب المقدس من جميع الطوائف والملحدين ايضا وهذا فقط لاثبات فكره قرانية خطأ وهو ان الكتاب محرف

تأثير مقولة " دع الأرقام تتحدث " علي نص العهد الجديد

من تلك المقولة السابقة لـ" ريان سنيوفير" فليس هناك مداعه للإستغراب من التأمل في مدي إنتشار تلك المقولة في الكنيسة الشرقية ، لأنه من الواضح انها مرتبطة بشكل رئيسي مع عصمة النص المقدس

هذا تعبير غير دقيق من المشكك فكمية وتنوع مخطوطات العهد الجديد هذا حقيق ثابته اكثر بالف مره من مخطوطات اي كتاب اخر

اما عصمة النص فهو اخذ هذه المقوله من بارت ايرمان الملحد الذي يعادي الله والكتاب المقدس واعلن ذلك بسبب مشكلة الالم

فالوحي هو مره اخري تفاعل بين الله والانسان وليس حروف بلغه واحده فلذلك مفهوم عصمة النص مقياس خاطئ لامكانية ترجمة الكتاب وفهمه باي لغه وعمل الله مع الانسان من خلال كلماته المكتوبه باي لغه

فوفقاً لإيمان الكنيسة الشرقية بالإلهامية الحرفية لكلمات العهد الجديدxx ، فإن هذا معناه ان خط العصمة الحرفي يجب ان يستمر تواجده داخل التقليد النسخي للمخطوطات بالكنائس المختلفة نظراً لأن الإلهام الحرفي يتطلب عصمة حرفية ، الأمر الذي عبر عنه " بيكرينج ":

(( يعتمد مذهب الحفظ القدسي لنص العهد الجديد علي تفسير الدليل الذي يميز التقليد النصي علي انه إستمرار للأصول )) xvi

وهنا يبني استنتاخ خطا علي تخيل خاطئ منه فالوحي الكتابي ليس الهام وهذا خطا شديد (ارجو مراجعه ملف الوحي في المسيحيه ونظريات الوحي) وكما شرحت هو ليس وحي حرفي املائي

والالهام الحرفي هو الفكر الاسلامي الاملائي اما المسيحيه فاي ترجمه باي نوع من انواع التراجم تكفي للفهم وليس للحفظ بدون فهم

وهنا يستشهد بمقوله لجون وليام

وهي مقوله صحيحه وفعلا الانجيل هو استمرار للاصول ولكن بجميع ترجماته ولم يقل عصمه حرفييه بالمفهوم الاسلامي

Contribution of John William Burgon to New Testament Textual Criticism"

"the doctrine of Divine Preservation of the New Testament Text depends upon the interpretation of the evidence which recognizes the Traditional Text to be the continuation of the autographa." 22

مبدا الحفظ لنص العهد الجديد يعتمد علي تفسير الادلة التي توضح ان النص التقليدي هو استمرارية للاصول

وهذا المبدا اتفق معه

ويقول ايضا

"if we reject the majority text view, we reject the doctrine of preservation." 23

لو رفضنا وجهة نص الاغلبيه لرفضنا مبدا الحفظ

وبعبارة أخري: (( العصمة تعني ان النص المقدس كان دائماً متاحاً بشكل عام طوال تاريخ الكنيسة ))\*\*

وهذا ايضا صحيح ( الا ان كلمة العصمه غير دقيقه ) فالكتاب المقدس طوال القرون متاح للكل بترجماته المختلفه

ويقول جاسبر راي ايضا

that salvation and spiritual growth can only come through versions based on the TR,  $\frac{11}{2}$ 

الخلاص والنمو الروحي ممكن فقط ان ياتي من النسخ التي اعتمدت على النص المسلم

وهذا صحيح والاحظ ان المشكك بدا ينقل كلام بدون ادراك مه يعكس فكره الحقيقي وهو ان المشكك يتمسك في الغالبيه العظمي من شبهاته الوهميه في موضوع التحريف على اخطاء السينائية والفاتيكانيه وهنا القاعده التي يثبتها النقد النصي وايضا مؤيدين

وبشكل أخر فهو مفهوم العصهة ضد وقوع الأخطاء النسخية كتب أحدهم:

(( فكلما زاد عدد النسخ لوثيقة ما ، يضعف إحتمالية فقدان القراءة الأصلية بشكل أكبر. وهكذا , لو اننا لدينا نحو 24000 مخطوط للعهد الجديد ، فهل يُمكن ان نتخيل ، ان جميع النساخ في التاريخ المسيحي ، اخطأوا في نقل نص معين ؟! )) xix

وما قاله فادي هنا صحيح بناء علي ما سبق من كل الشهادات التي تثبت غني العهد الجديد بمخطوطاته واستحالة حدوث خطا فيهم كلهم

وهو ما يعني ان تاثير فكرة " دع الأرقام تتحدث " علي نص العهد الجديد مرتبط إرتباطاً وثيقاً بمفهوم الإلهام والعصمة للنص المقدس عبر تاريخ النسخ النصى داخل الكنيسة المسيحية.

وهنا اخطا مره اخري في المفهوم ولم يقل احد ان النساخ هم موحي اليهم او المترجمين. هم بشر يخطؤون ولكن من السهل اكتشاف اخطاؤهم لكثرة مخطوطات الانجيل

فمن خلال أعداد المخطوطات الكثيرة جداً لنص العهد الجديد يمكن للمسيحيين ان يؤكدوا ان النص الأصلي لم يفقد XX ، لم يتأثر باخطاء النسخ XXi ، وبالتالي فإن هدف الناقد النصي لا يزيد عن إختيار الكلمة الصحيحة وسط باقي الكلمات التي تتضمنها المخطوطات الوفيرة.

واختلف مع هذه المقوله كما قدمت الادله في المقولات السابقه ان النص المسلم موجود بين ايدينا وبعض الاخطاء في المخطوطات يمكن بسهوله اكتشافها بمقارنت العدد بباقي المخطوطات الكثيره لنتاكد اكثر واكثر من دقة النص المسلم

# مقدمة تعريفية بمفهوم مقولة " دع الأرقام تتحدث "

علي خلاف الكنيسة الشرقية فإن علماء المسيحية بالكنيسة الغربية علي الرغم من إيمانهم بنفس المقوله إلا أنهم لا ينظرون الي نظرية " دع الأرقام تتحدث " بنفس مناظر الكنيسة الشرقية.

وهنا المشكك يخالف نفسه ففي المقدمه اجتمع كل الدارسين للعهد الجديد من مختلف الكناعس والمناطق والثقافات علي دقته بسبب كثرة المخطوطات

فوفقاً لإجماع الكنائس الشرقية والغربية " أما العهد الجديد فإنه كتب باللغة اليونانية "xxii" وهو ما يعني ان أهم تقليد للنسخ النصي داخل الكنيسة هو ذلك التقليد المتعلق بالكنيسة اليونانية ، الأمر الذي عبر عنه أحد أهم علماء النقد النصى ألا وهو " كورت ألاند " قائلاً:

(( السلطة الرئيسية في القرار النقدي النصي تعود الي تقليد المخطوط اليوناني ، أما الترجمات والآباء فلا يمثلون سوي وظيفة إثباتية إضافية ، خصوصاً في تلك الفقرات التي لا يمكن إعادة تكوين النص اليوناني لها بدقة مطلقة )) iii××

وملحوظه كرت الاند وباربرا الاند الالمانيين لايمثلون الرائ الغربي ولكن عليهم اعتراضات وهذه محاوله مرفوضه من المشكك لفرض رئيهم كما لو كان هو الرائ العام

# ونلاحظ معا من هنا سيبدا المشكك في عدم الامانه في النقل بعد ان بدا وديعا في مقدمته

وهو ما أكده العالم " دانيال والاس " قائلاً:

(( المخطوطات اليونانية الموجودة هي الشاهد الرئيسي لنص العهد الجديد )) ×xiv

ودانيال ولاس يقول ايضا

there are almost twice as many Latin NT manuscripts as there are Greek (over 10,000 to approximately 5,500).

هناك ضعف العدد لليوناني مخطوطات لاتيني ( فوق 10,000 (يقصد لاتيني ) الي تقريبا 5,500 (يقصد يوناني ))

تلك الأفضلية في تقديم المخطوطات اليونانية على مخطوطات العهد الجديد باللغات الأخري كاللاتينية والقبطية والسريانية تعود في حقيقتها الي ما ذكره العالم النقدي الشهير " بروس متزجر " قائلاً:

) في إستخدام الترجمات xxv بالنقد certainlimitations (( يجب الملاحظة بان هناك بعض التقييدات ( النصي للعهد الجديد ))

واتعجب من عدم مصداقية المشكك في نقل الصوره كامله فهذا صورة الكتاب ص 94 و 95 ونري معا

## II. ANCIENT VERSIONS OF THE NEW TESTAMENT75

The earliest versions of the New Testament were prepared by missionaries, to assist in the propagation of the Christian faith among peoples whose native tongue was Syriac, Latin, or Coptic. Besides

74. A preliminary report of the Mani Codex was made by A. Henrichs and L. Koenen, "Ein griechischer Mani-Codex (P. Colon. Inv. Nr. 4780)," Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik, v (1970), pp. 97–216; edited, with a commentary, by the same authors, Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik, xix (1975), pp. 1–85 (pp. 1–72.7 of the codex), with the remaining portions in successive volumes. Pages 1–99.8 of the codex are reproduced, with English translation by R. Cameron and A. J. Dewey, The Cologne Mani Codex (Missoula, MT, 1979); critical ed. with German trans. by L. Koenen and C. Römer (Opladen, 1988).

النسخ القديمه للعهد القديم

النسخ القديمه للعهد الجديد تم تحضيرها بواسطة المبشرين للمساعده لانتشار الايمان المسيحي بين الناس الذين هم لغتهم الاصليه سرياتي ولاتيني او قبطي وبجانب ذلك

being of great value to the biblical exegete for tracing the history of the interpretation of the Scriptures, these versions are of no less importance to the textual critic in view of their origin in the second and third centuries. At the same time, however, it must be observed that there are certain limitations in the use of versions for the textual criticism of the New Testament. Not only were some of the translations prepared by persons who had an imperfect command of Greek,<sup>76</sup> but certain features of Greek syntax and vocabulary cannot be conveyed in a translation. For example, Latin has no definite article; Syriac cannot distinguish between the Greek aorist and perfect tenses; Coptic lacks the passive voice and must use a circumlocution. In some cases, therefore, the testimony of these versions is ambiguous. As for other questions, however, such as whether or not a given phrase or sentence was present in the Greek exemplar from which the translation was made, the evidence of the versions is clear and valuable.<sup>77</sup>

The study of the early versions of the New Testament is complicated by the circumstance that various persons made various translations from various Greek manuscripts. Furthermore, copies of a translation in a certain language were sometimes corrected one against the other or against Greek manuscripts other than the ones from which the translation was originally made. Thus, the reconstruction of a critical edition of an ancient version is often more complicated than the editing of the original Greek text itself. In tracing the internal history of a version, however, the scholar has the advantage of divergent renderings (*Übersetzungsfarbe*) for aid. Greek text types can be differentiated by variant readings alone, whereas in manuscripts of the versions the same Greek reading may be represented by

<sup>(</sup>Oxford, 1977). See also a thematic issue of *Mélanges de Science Religieuse*, lvi, part 3 (1999), pp. 27–93, with articles on different versions of Mark (Latin, Coptic, Georgian, Palestinian Aramaic, and Arabic).

# ولهذا لها اهمية كبري كدليل خارجي لمتابعة تاريخ تفسيرات النساخ. وهذه النسخ ليس باقل اهمية للنقض النصى من وجهة نظر ان مصدرهم هو القرن الثانى والثالث الميلادي

( يقصد انهم في نفس اهمية المخطوطات اليوناني بل اهم احيانا لقدمهم ) ولكن في بقية الصفحه بعدما اكد اهمية الترجمات يوضح مع ملاحظة الفروق اللغوية والنحوية

فهل نثق بعد ذلك في بقية الموضوع الذي طرحه المشكك ؟

يبدو ذلك وكأن علماء النقد النصي يعمدون الي انه نظرياً فإن القراءة اليونانية الأصلية لن تحفظ مثلاً في مخطوط لاتيني او قبطي او سرياني مع فقدانها في التقليد اليوناني بأكمله!! «xxxii

وهنا مره اخري ينقل المشكك بدون امانه وساضع لحضراتكم الصفحه التي استشهد بها ونقل عكسها فقط لغرض التشكيك

وصورة الصفحه

reading. This "itch for emending" (*pruritus emendandi*) has resulted in the accumulation of literally thousands of proposed alterations of passages in the New Testament. Those which William Bowyer assembled in the eighteenth century (see p. 162) were greatly augmented in the latter part of the nineteenth century by a spate of articles and books published in Holland by W. C. van Manen, W. H. van der Sande Bakhuyzen, D. Harting, S. S. de Koe, H. Franssen, J. M. S. Baljon, J. H. A. Michelsen, J. Cramer, and others. <sup>53</sup>

In their edition of the Greek New Testament, Westcott and Hort marked with obeli about 60 passages that they (or one of them) suspected involve a "primitive error," that is, an error older than the extant witnesses, for the removal of which one is confined to conjectural emendation.<sup>54</sup> According to Schmiedel,<sup>55</sup> the editions of

وهو يتكلم في الصفحه السابقه علي ان الغالبيه العظمي من الاخطاء حدثت بدون سبب مقصود

الحاجه الي التصحيح نتجت عن اخطاء تقريبا الاف لتصحيح الاعداد في العهد الجديد. هؤلاء الذي تجميعة وليام بوير في القرن الثامن عشر جمعت ايضا في القرن التاسع عشر بواسطة دارسين منفصلين وكتب نشرت في هولندا

وفي نسختهم اليونائي للعهد الجديد وستكوت وهورت ( ونسختهم مرفوضه لكل مؤيدي النص التقليدي ) علموا علي 60 عدد الذين او احدهم يشتبه وجود خطا بدائي اقدم من الشهود المتاحين

( وهنا رغم اخطاء نسخة وستكوت وهورت التي يستشهد بها المشكك كثيرا لانها نسخه مبنية علي السينائيه اساسا الا انهم يؤكدون ان هناك اخطاء النسخ اليوناني في القرن الرابع ولا يوجد دليل اقدم يمكن اكتشافها بمراجعت الترجمات الاقدم مثل اللاتيني القديمه والسرياني

وللعلم هذه القاعده استخدمها كثيرا وكل مره اتاكد اكثر ان النص التقليدي هو الصحيح

<sup>53.</sup> For the titles of these works, see Eberhard Nestle's bibliographical list in *Urtext und Übersetzungen der Bibel* (Leipzig, 1897), pp. 55–6 (a repr. of "Bibeltext und Bibelübersetzungen" in Herzog-Hauck's *Realencyklopädie für protestantische Theologie und Kirche*, 3te Aufl.). In the twentieth

عالم الدراسات الآبائية والنقد النصي (جوردون دي في ) يصف لنا تلك النظرية قائلاً:

(( موقع الأولوية في السعي نحو النص الأصلي يعود الي المخلطوطات اليونائية ، لأنهم نسخوا من مخطوطات عن مخطوطات باللغة الأصلية لمؤلفي الكتاب المقدس ، ولأن أقدم مخطوط يونائي هو أقدم الأدلة الاخري بشكل عام رغم ان العمر لا يضمن الكفاءة الأفضل) ( النحري بشكل عام رغم ان العمر لا يضمن الكفاءة الأفضل )

لم يقل هذا نصا ولكنه تكلم عن اهمية المخطوطات اليوناني وايضا اللاتيني والسرياني واقوال الاباء ايضا ويؤكد ان كلهم في ذات الاهمية فقال

#### I. Ancient Versions

- A. Syriac Versions. All extant Syriac Versions were translated from original Greek
  - 1. The Old Syric. Made in 2<sup>nd</sup> century
  - 2. The Peshitta (simple) Syriac. Dates from latter part of 4<sup>th</sup> century. Does not include 2 Peter, 2, 3 John, Jude, Revelation.
- B. Latin Versions.
  - 1. Old Latin Version. Made in the last quarter of 2<sup>nd</sup> century
  - 2. The Latin Vulgate (common).

    Translation made by Jerome (begun 382, completed 385) from "ancient Greek manuscripts."
- C. Coptic Versions. Portions of the bible are in 6 Coptic dialects, which is a derivative of the ancient Egyptian language.
- D. Other Ancient Versions: Gothicm, Armenian, Georgian, Ethiopic, Slavonic, Arabic.

## II. Quotations from Ancient Christians

- A. These include writings of Irenaeus, Tertulian, Origen, Eusebius, Athanasius, John Chrysostom, Jerome.
- B. How extensively did they quote from the NT?

  "First, they cited as authoritative every book of the New Testament. Secondly, they quoted with authority virtually every verse of the twenty-seven books of the New

ويرتب النسخ في الاهمية ترتيب بالقرون وليس اليوناني اهم والباقي غير مهم فهو يهتم بكل مخطوطات القرن الثاني يوناني ولاتيني وسرياني واقوال الاباء ثم القهن الثالث وايضا يوناني ولاتيني وسرياني وقبطي واقوال اباء وهكذا

واعتقد واضح ان المشكك لم ينقل الصوره كامله (نصف الحقيقه اشر من الكذب)

من خلال ذلك فإن مفهوم " دع الأرقام تتحدث " يعود الي حقيقته الواقعية عند علماء النقد النصي الي المخطوطات اليونانية المشكلة للتقليد النصي اليوناني بشكل رئيسي وليس الي باقي التقاليد النصية القديمة كاللاتينية والسريانية والقبطية ، حتي وإن كانت الثروة الحقيقة لواحده من هذه التقاليد تفوق ضعف الثروة اليونانية الفعليه. Xixx

وكما شرحت ان هذا خطا من المشكك

وهو يستشهد من كتاب ابورا في عدد المخطوطات كايحاء انه ينقل والعكس صحيح فابونا عبد المسيح اكد اكثر من مره ان مصادر الكتاب متساويه يوناني وترجمات واقوال اباء ولتروجيات

هذا التقليد اليوناني المبني عند علماء النقد النصي علي ما يقرب عن 5.700 مخطوط يوناني xxx يرمز )، وهو مفهوم إحصائي بحت Majority Text إختصاراً لكلمة (نص الأغلبية – Maj)

حيث يعتمد علي تعداد المخطوطات التي تتكرر فيها نفس القراءة ، فمثلاً لو ان هناك قراءة نصية متوافرة في ما يقرب من 1500 مخطوط يوناني في حين قراءة أخري متوفرة في 100 مخطوط فقط فإن القراءة الأولي تسمي ( بقراءة الأغلبية ) اي القراءة المتوافرة في أغلب المخطوطات اليونانية ، في حين تسمي ) اي القراءة المتوافرة في مخطوطات أقل عدداً من MinorityReadingالقراءة الثانية ( قراءة الأقلية - مخطوطات القراءة الأولي.

، وهو الرمز الذي يشير Byz لدلالة نص الأغلبية ألا وهو Maj<sup>xxxi</sup> العلماء يتخذ رمزاً أخر بدلاً من xxxii وذلك بإعتبار أن الأغلبية العظمي - بما يقارب Byzantine Textإختصاراً الي ( النص البيزنطي - من المخطوطات اليونانية تعود الي ذلك النوع من تاريخ النقل النصي بالكنيسة المسيحية.

لذا فإن في أغلب التعليقات ستكون الإشارة الي النص البيزنطي هي نفسها الإشارة الي نص الأغلبية العظمي من المخطوطات اليونانية والعكس صحيح أيضاً.

إلا أنه تجد الإشارة الي ان تعداد الـ5.700 مخطوط يوناني ليس بالضرورة يعني ان كتاب العهد الجديد بأكمله متضمن في ذلك الرقم من المخطوطات ، فواقعياً فإن هناك ما يقرب من 61 مخطوط يوناني فقط هي المتضمنة لكتابات العهد الجديد بشكل كامل في حين فإن باقي المخطوطات تتضمن أعداداً او فقرات او حتي كلمات فقط من العهد الجديد على حد سواء. xxxix

وهو الأمر الذي يجب ان يؤخذ في الإعتبار حين تتم مطالعة التطبيقات النصية التي سوف نستعرضها ، ففي بعض المواضع سنجد ان الإشارة الي نص الأغلبية تتمثل في ما لا يزيد عن 500 مخطوط يوناني xxxx ، في حين سنجد بمواضع أخر ان نص الأغلبية يشار اليه بما لا يقل عن 1600 مخطوط يوناني.xxxx

وفي الجزء الذي مضى ليس لدي تعليق فهي تعريفات عامه

إختصاراً فإن التعريف النقدي لنظرية " دع الأرقام تتحدث " يحجم من الفكرة الرقمية المطلقة في كتابات رجال الكنيسة ، مقيداً إيها بالأرقام الواقعيه لمخطوطات التقليد النسخي داخل الكنيسة اليونانية بإعتبارها لغة الكتاب الأصلية.

مع الأخذ في الإعتبار ان كثير من التطبيقات النقدية التي سوف نشير اليها في بحثنا هذا بإذن الله تعالي تصلح بشكل قياسي للتطبيق على باقي التقاليد النسخية الأخري. xxxvii

وهنا بدا يمارس هوايته في التدليس ويوحي للقارئين ان سوف يكشف شئ لم يعلمه احد ملحوظه ثانيه

في الاعداد التي سيحاول ان يستخدمها لتاكيد شبهته سيعتمد خاصه على النسخ اليوناني وبخاصه السينائية وهذا ما اوضحته من قبل غير دقيق

ملحوظه ثالثه كل عدد افردت اليه ملف مستقل لعرضه واثبات صحة النص المسلم في كل الاعداد التي عرضها بالمخطوطات يوناني ولاتيني وسرياني واقوال اباء وتحليل داخلي

لماذا سقطت مقولة " دع الأرقام تتحدث " في الفكر النقدى

بكل تأكيد فإن أهمية أي فكر تتمثل في مدي واقعية ذلك الفكر ونتائجه الحقيقة المرتبطة بقيمته الفعليه بعيداً عن قيمتة الإسمية ، فمع إكتشاف حالات فساد نصي متعمد او غير متعمد بتاريخ النسخ النصي لمخطوطات العهد الجديد المتعمد عن الفكرة العدية لتحديد صحة قراءة من عدمها تكاد كون منعدمه.

يأتى ذلك الرفض من حقائق واقعية لعدة أسباب من أهمها:

وهنا هو يتكلم عن انصار النص النقدي فقط وهم الاقليه كما اوضحت ويهمل رائ انصار النص التقليدي وهم الاغلبيه وهذا ما ساوصحه في كل عدد

# المشكلة الأولى:

- بساطة إنتقال الأخطاء في أغلبية المخطوطات

هي أحد أهم المشاكل النقدية التي تواجه النص المُقدم من أغلب المخطوطات ، إنها بساطة إنتقال الأخطاء العرضية والعمدية بتلك المخطوطات ، بمعني أبسط فإن الفساد العرضي يمكن ان يتواجد فعلاً في أغلب المخطوطات بالشكل الذي يُظهر التاريخ النصي للمخطوطات بالكنائس يبدو وكأنه قد قام علي نص فاسد اصلاً.

الأمر الذي أشار اليه العالم " أدولف " قائلاً:

(( لكن الحقيقة الأكثر أهمية هي ان الكنيسة المسيحية عاشت لقرون عديدة بالرغم من ذلك علي نص مقدس فاسد جداً ، ولن تمتلك واحداً خالياً ابداً من الأخطاء )) xixxx

ولا اعرف كيف يستخدم المشكك من هو ضد المسيحية والمعادي للانجيل للاستشهاد به

وللتعريف

ادولف هذا انسان غير مسيحي بل ايضا ناكر للمسيح تماما وكتاباته معاديه للمسيح والانجيل ويقول ان يسوع ليس المسايا المقبول ولكن المسيحيين جعلوه المسايا ويقول ان العهد الجديد فاسد ومؤلف وهو حاول بكل مجهود معاداة المسيحية

Jülicher, along with Johannes Weiss<sup>[1]</sup>, was instrumental in forging a consensus position on the new theory of "Messianic Secret" motif in the Gospel of Mark. Jülicher, William Wrede had theorized that the historical Jesus had not claimed to be the Messiah, but that the early church had claimed that he was.

فهو يرفض ان يسوع هو المسيح ويقول ان الكنيسه الاولى اخترعت ذلك

فكيف اقبل استشهاد من كتاباته المعاديه للمسيحيه ؟؟؟؟؟؟؟؟؟؟

وهل يعرف المشكك فكره ونقل عن عمد باسلوب الذئاب ام عن جهل وايضا جهل لا يغفر له ؟ ولكن لهس لي ان احكم واسبب الحكم للقارئ الامين

رسالة يوحنا الأولى 23/2:

(( كل من ينكر الابن ليس له الاب ايضا ومن يعترف بالابن فله الاب ايضا ))

الرد التفصيلي على هذا العدد في هذا اللنك

http://holy-bible-1.com/articles/display/10250

رسالة كورنثوس الأولى 20/6وفقاً لترجمة الفاندايك:

(( لأَنَّكُمْ قَدِ اشْتُرِيتُمْ بِثَمَنِ قَمَجُدُوا اللهَ فِي أَجْسَادِكُمْ وَفِي أَرْوَاحِكُمُ الَّتِي هِيَ للهِ ))

وهي القراءة الثابته بالأغلبية الساحقة من المخطوطات اليونانية ( 563 مخطوط

# والرد التفصيلي عليها في هذا اللنك

http://holy-bible-1.com/articles/display/10264

وهي القراءة المدعومة من قبل الترجمات اللاتينية وفولجاتا جيروم بالإضافة الي الترجمات القبطية ، وإختارها عدد كبير من العلماء الله المختلفة كالبحيرية والصعيدية والفيومية. الا

وجزم " توماس جرین " بأنها : (( یجب ان تنبذ بدون تردد )) انا×

وهو نفس تأكيد العالم " بروس متزجر " القائل:

(( تلك الكلمات تفسيريه ولا يوجد إدعاء لكونها أصليه بشكل واضح )) xliii

وقال المفسر " أنتونى " (( القراءة الأقصر هي الأصلية )) « Riiv

وعلى فكره هذا العدد دليل قوي على صحة النص التقليدي ويظهر لماذا لا ناخذ راي انصار نص الاقليه النص النقضي في غالبية الاحوال مثل توماس جرين وبروس متزجر وفليب كامفورت وهنا المشكك يؤيد رائي في دقة نص الاغلبية

المشكلة النصية هنا تتمثل بشكل واضح في نسبة المخطوطات التي تتضمن تلك الفقرة والتي تصل الي ما يقرب الـ 96% من المخطوطات اليونانية مقارنة مع4% فقط للمخطوطات اليونانية التي تفتقد تلك الفقرة.

وهو ما يشير بقوة الي ان علماء النقد النصي أهملوا بشكل كامل فكرة" الأرقام" في حيثيات قراراتهم النقدية ، العالمين " ويستكوت " و " هورت " يعبران عن ذلك قائلين:

(( القاعدة لا تتأثر بالعدد )) xiv

وهي القاعدة المفضلة عند كافة علماء النقد الحديث والتي تنص على:

(( المخطوطات توزن ولا تُعد )) xlvi

الأمر الذي لم يجد معه " بروس متزجر " اي غضاضة في الإشارة الي ان الـ21 مخطوط يوناني هم: (( الشهادة الحاسمة لأقدم وأفضل الشهود )) xivii

وكل هذه الاقوال تتحطم عند دراسة واكتشاف ان النص التقليدي اصح كما اوضحت في الملف

تلك الأمثلة وغيرها الكثير يبرهن بشكل لا يقبل اي نوع من الجدل في أن فكرة " دع الأرقام تتحدث " ليس لها اي مكان في عملية إتخاذ القرار النقدي عند علماء النقد النصي ، نظراً لأن تلك الأغلبية قد تبني علي نص فاسد أصلاً سواء بشكل عمدي او عرضي.

وهنا اتوقف قليلا

توصل المشكك الي هذا الاستنتاج رغم انه يستشهد براي اقليه وهذا ما يثبت عدم الحيادية

ثانيا كثرة المخطوطات توزن وايضا قدمها يوزن بمعني لو هناك شهادات قديمه جدا من ترجمات و لاقوال الاباء من القرن الثاني ولكن العدد به خطا في القرن الرابع وانتشر الخطا قليلا فبالطبع اخذ الذي في الترجمات القديمه و اقوال الاباء في القرن الثاني ولهذا لانلغي اهمية الكثره العدديه ولكن ايضا نقارنها بدراسه حيادية بالادلة القديمه وليست اليونانيه فقط ( واقصد السينائية التي يستخدمها المشكك )

# المشكلة الثانية:

- تأخر زمنية أغلب المخطوطات اليونانية

ثاني أهم المشاكل التي تواجة مقولة " دع الأرقام تتحدث " في توثيق نص العهد الجديد هي ان أغلب المخطوطات اليونانية تعود الى قرون متأخرة.

يؤرخ تلك الحقيقة العالم الألماني الكبير " كلايوس واشتيل " قائلاً:

(( أغلب المخطوطات اليونانية الموجودة كتبت بين القرنين الـ12 والـ 14 )) iiivix

وللعلم هنا يبرز اهمية الترجمات القديمه من القرن الثاني وما بعده واقوال الاباء ايضا من نهاية القرن الاول وما بعده وهذا يؤكد كلامي ويؤكد ايضا صحة النص التقليدي الموجود في الترجمات القديمه واقوال الاباء ايضا وبوضوح وبادلة قاطعه

وهو الامر الذي يطرح سؤالاً هاماً وهو: هل القراءة الموجودة في أغلب المخطوطات والتي يعود زمنها الي قرون متاخره تكون أصلية في مواجهه قراءة أخري موجودة في بعض المخطوطات اليونانية القديمة عناء

ونلاحظ انه يستشهد فقط باليونانية وهذا ما اثبت خطؤه سابقا

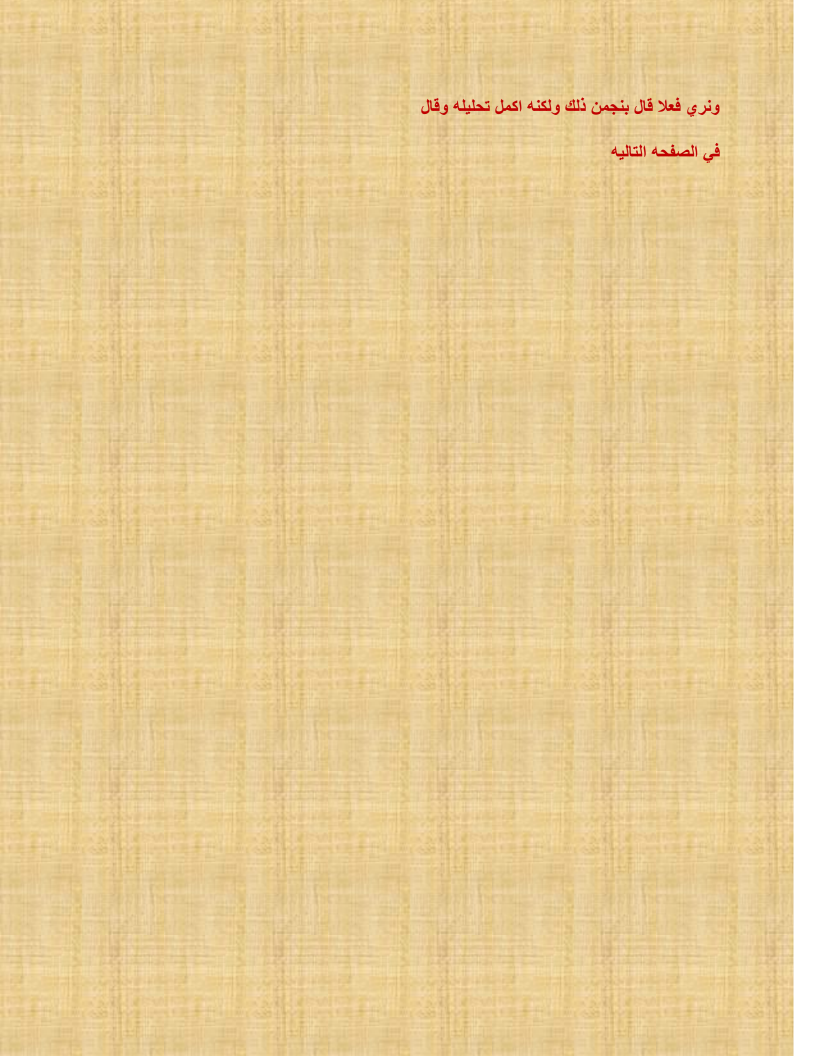
العالم " بنجامين وارفيلد " تسائل قديماً عن ذلك قائلاً:

(( أغلب المخطوطات هي مخطوطات متأخرة ، فلو كانت هي النص الأصلي الذي نبحث عنه ، فهل هذا يبدو وكأن العديد من مخطوطات القرن الحادي عشر أكثر مساعده لنا من قليل يعود للقرن الرابع؟ )) ا

وكالعاده عدم امانه في النقل فهي الصفحه من الكتاب الذي يستشهد به ولم يكمل كلام بنجامين في تحليله

are yet unknown: have not, indeed, the majority actually perished? If we should adopt a simple majority principle, therefore, we could never reach certainty; we could never be sure that the copies as yet unknown, or hopelessly lost, might not alter the balance; and we should be betraying the text into the hands of the chance that has preserved one MS. and lost another. A greater theoretical difficulty lies behind. Who can assure us that the many are the good? The majority of MSS. are late MSS.; and if it be the original text that we are seeking, is it likely that the many MSS. of the eleventh century will better help us to it than the few of the fourth? Dare we overmatch the multitude of years by the multitude of copies,—our two codices of the fourth century by the mixed hordes that throng on us from the fourteenth? If corruption be largely due to the fortunes of hand-copying, it will of necessity be progressive, and the MSS. of the earlier centuries may be rightfully presumed to be purer and better than those of the later. We may even expect to find in them the parents of the very later codices which now would crowd them out of the witness-stand. If so, to follow mere numbers is to betray the text into the hands of the later corruption.

Shall we, then, say that not the most MSS. but the oldest shall rule? This certainly would be a far better canon. But it is met again, on the threshold of practical use, by a double difficulty,—theoretical and practical. After all, it is not the mere number of years that is behind any MS. that measures its distance from the autograph, but the number of



copyings. A MS. of the fourth century may have been copied from another but little older than itself, and this again from another but a little older than it, and so on through a very long genealogy; whereas a MS. of the eleventh century may have been copied from one of the third, and it from the autograph. It is not, then, the age of the document, but the age of the text in it, that is the true measure of antiquity; and who shall certify us that many of our later documents may not preserve earlier texts than our earliest MSS. themselves !--or, indeed, that all our later documents may not be of purer descent than our few old codices? With the frankest acceptance of the principle that the age of a document is presumptive evidence of the age of the text, it is clear that we can reach little certainty in criticism by simply agreeing to allow weight to documents in proportion to their age. And here the practical difficulty enters the problem: how much greater weight shall we allow to greater age? Certainly two fourth-century documents cannot reduce all tenth-century documents to no value at all, simply by reason of their greater age: but how nice the question as to the exact increment of weight that must be added for each century of additional life! Professor Birks set himself once to investigate this question; and his conclusion was "that on the hypothesis most favourable to the early MSS., and specially to the Vatican [B], its weight is exactly that of two MSS. of the fifteenth century, while the Sinaitic [x] weighs only one-third more than an average MS. of the eleventh century." Mr. Monro was at pains to point out certain errors in

# فاعتبر نقل المشكك غير امين

إلا ان علماء النقد النصي يجيبون على ذلك السؤال من أكثر من وجه:

فنجد الناقد البريطاني الشهير ( صموئيل ترجليز ) قبل أكثر من قرن يشرح ذلك قائلاً:

(( أشعر بأني في الحقيقة أضع نص العهد الجديد في خطر ، إذا تبنيت سلطة نص الأغلبية من المحطوطات عند الإختلاف مع تلك المخطوطات التي كانت تقرأ في القرن الثالث من المسيحيين ))"

وكالعاده ينقل بعدم امانه

ونقراء معانص كلامه وامامكم صورة الصفحه من كتابه كامله

complaint as was made by Jerome well nigh 1500 years ago. In a case like this, where we have the direct testimony of Origen, confirmed by good MSS., and upheld by versions widely diffused, we need not hesitate to maintain the authority of that reading, which is not exactly the same as that of Mark and Luke. How naturally copyists sought verbal conformity, may be seen in this passage; for C, 33, and some of the other MSS. which commonly exhibit the same class of text as B L, etc., here accord with the later MSS. in giving the reading rightly found in Mark and Luke.

Mr. Scrivener is quite right in saying that the reading of B D L "cannot have originated in accidental causes;"—the rival reading may, however, have so originated, and the notion that it did so is one of the highest probability. Indeed, if a designed alteration, for doctrinal purposes, had taken place in Matthew, how could Mark and Luke escape from a similar injury?

But the mass of the MSS., "in the proportion of about ninety to one," oppose what I have proved to be the ancient and widespread reading of this passage:—what does this teach? Why, that the mass of recent documents possess no determining voice, in a question as to what we should receive as genuine readings. We are able to take the *few* documents whose evidence is *proved* to be trustworthy, and safely discard from present consideration the eighty-nine ninetieths, or whatever else their numerical proportion may be.

I do not see anything "perilous" in the "conclusions" to which such a passage as this leads; on the contrary, it presents us with a safe line of evidence, connecting our good MSS. with the former part of the third century of our era. I should feel that I did indeed put the text of the New Testament in peril, if I adopted the authority of the mass of MSS. which is proved to be at variance with what was read by the Christians of the third century at least.

most critics from Griesbach onward, when it is known that it is replete with interpolations: but this admitted fact does not affect the text itself; the interpolations might be separated as definitely as the foot-notes of a book can be from the text. The first book of Esdras in the Apocrypha is the canonical Ezra greatly interpolated; and yet Esdras preserves true readings of numbers, etc., which are all wrong in the non-interpolated Ezra, both in the Hebrew text and the Greek version.

وهو في الحقيقه يؤيد نص سكفينر وهو نسخه من نسخ النص التقليدي النص المسلم المتفقه معا وليس كما يوحى المشكك

فكيف بعد ذلك نصدقه

ومثله العالم " أوريلو كون " أكد على أن:

(( تفضل القراءات القديمة ولو كانت مدعومة من قبل عدد قليل من المخطوطات حتى ولو كانت القراءة الأحدث مدعومة علي نطاق واسع )) أأأ

وهذا صحيح مع الاخذ في الاعتبار النسخ القديمه من الترجمات التي هي اقدم من السينائية

وحديثاً فإننا نجد العالم " إلدون إيب " يشير الي ان القراءة المُفضلة هي:

(( القراءة المدعومة من قبل أقدم المخطوطات او من مخطوطات حافظت علي شكل أقدم النصوص )) أأأأ

وهذا ايضا صحيح كما اوضح ولكن ليس كما ادعي المشكك في النص اليوناني ولكن يوناني ولاتيني وسرياني واقوال اباء

العالم " دانيال والاس " أيضاً يقول:

(( الإختلاف النصي او القراءة المفضلة هي تلك الموجودة في أقدم المخطوطات )) الأ

وفي موضع أخر يقرر مع علماء معهد والاس اللاهوتي:

(( القراءة المفضلة عادة هي تلك الموجودة في أقدم المخطوطات ، نظراً لأن ضيق الفارق الزمني بين تلك المخطوطات والأصول مع المخطوطات الوسيطة يقلل من إنتاج الأخطاء. )) المخطوطات المخطوطات الوسيطة يقلل من إنتاج الأخطاء. ))

وهذا ايضا صحيح كما اوضح فاللاتينيه القديمه مع الاشوريه مع كتاب الدياتسرون واقوال الاباء هي قاطعه بصحة النص المسلم حتى ول اختلفت مع السينائية او ما هو احدث منها

وهي الفكرة التي قام العالم النقدي " بروس متزجر " بتأصيلها قائلاً:

(( بشكل عام فإن أقدم المخطوطات أكثر فرصة لكي تكون خالية من الأخطاء الناتجة من تكرار النسخ الانسخ الناتجة من الأخطاء الناتجة من تكرار النسخ الانسخ

نفس الفكر

إلا ان علماء النقد النصي بشكل أخر لا يرون دائماً التعويل المطلق خلف تلك القاعدة بصورة ميكانيكية الا ان نظراً لأنه يمكن عملياً ان يكون مخطوط متأخر زمنياً يقدم نصاً أقرب لمخطوط قديم او بردية قديمة ( وتعود للقرن 1739 علي سبيل المثال فإن علماء النقد النصي قد لاحظوا ان المخطوط اليوناني المرقم والتي يعود بها العلماء الي القرن 1946 العاشر تحافظ علي نص أقرب الي النص المقدم من قبل البردية الثاني الميلادي ) النانا ، وهو الأمر الذي يظهر بشكل أو بأخر في إعطاء العلماء قيمة لبعض المخطوطات ). \* المنافرة زمنيا فوق مخطوطات تعود للقرن الخامس الميلادي!! ( مثل المخطوطات

خلال تلك المشكلة فإن المخطوطات اليونانية تقدم لنا بعض الأمثلة الهامة التي تتفاوت فيها الموثوقية النصية بين النص المقدم من قبل المخطوطات القديمة والنص المقدم من خلال أغلب المخطوطات والتي تعود الي فترة زمنية متأخرة.

وهذا ايضا اتفق معه ولكن الموضوع اعمق من ذلك وله دراسه متخصصه لمعرفة اصل كل مخطوطه

رسالة يوحنا الاولي 7/2

حيث يقول النص المقدس وفقاً لترجمة الفاندايك:

من البدء الوصية القديمة هي (( ايها الاخوة لست اكتب اليكم وصية جديدة بل وصية قديمة كانت عندكم الكلمة التي سمعتموها من البدء ))

# وبشكل إحصائي بسيط:

)15%) في مقابلة قراءة " الاحبة " 77مخطوط (85%- قراءة " الإخوة " 425مخطوط ( %5%) في مقابلة حذفها 422مخطوط ( %9%) في مقابلة حذفها 442مخطوط (91%- قراءة " من البدء " 448 مخطوط (

والرد الكامل علي هذا العدد موجود في هذا الرابط

http://holy-bible-1.com/articles/display/10267

# مثال أخر هو مرقس 2/1 حيث قراءة الفاندايك:

طريقك قدامك )) (( كما هو مكتوب في الانبياء ها انا ارسل امام وجهك ملاكي الذي يهيئ

" ثابته في الأغلبية الساحقة من المخطوطات اليونانية بما $au_{ au 0 i j} \pi_{ au 0 i j}$  حيث أن قراءة " الأنبياء - يزيد عن 1500 مخطوط يوناني بعضها يعود الي قرون قديمة ،

- إشعياء النبي Τσαΐα τῷ προφήτη."

وهي القراءة الموجودة في الأقلية من المخطوطات اليونانية ( مع بعض الإختلافات ):

قراءة " إشعياء " مدعومة فقط من قبل 51 مخطوط يوناني في مواجهة 1515 مخطوط يوناني

الرد الكامل علي هذا الموضوع موجود في هذا الرابط

http://holy-bible-1.com/articles/display/10030

# مثال أخر هو مرقس 29/10 حيث قراءة الفاتدايك:

او اخوات او ابا او اما او امراة او ((فاجاب يسوع وقال الحق اقول لكم ليس احد ترك بيتا او اخوة الانجيل) اولادا او حقولا لاجلى و لاجل

وفقاً للمخطوطات اليونانية فإن قراءة " امراة " تتمتع بدعم أغلب المخطوطات

علي الجانب الأخر فإن قراءة الحذف المُفضلة عند علماء النقد النصي تعتمد علي ما يقرب من 29 مخطوط يوناني فقط

خلال تلك الحالة النصية فعلى الرغم من أن قراءة " امراة " ثابته في مخطوطات تعود للقرن الخامس من إجمالي المخطوطات اليونانية إلا ان علماء النقد النصي يفضلون 98%الميلادي ومدعومة من قبل من إجمالي المخطوطات اليونانية التي تحوي هذا الجزء من إنجيل 2%قراءة الحذف الثابتة فقط في مرقس.

## الرد الكامل على هذا العدد موجود في هذا الرابط

### http://holy-bible-1.com/articles/display/10262

من تلك الأمثلة وغيرها الكثير يظهر بشكل واضح ان الدعم المقدم من جهة النص المتضمن باغلب المخطوطات اليونانية هو في الحقيقة وفقاً لإجماع أغلبية علماء النقد النصي دعم متأخر زمنياً بدأت نواة نشأته الأولي في منتصف القرن الرابع من خلال تنقيح النص الموجود وقتها بأنطاكية xl

وهذا ايضا غير امين من المشكك وصورة الصفحه من الكتاب الذي يقتبس منه المشكك ولكنه يقتطع الكلام مما يوحي بشئ عكس ما يقوله الكاتب

Studies in the Theory and Method of New Testament Textual Criticism

By Eldon J.

#### THE THEORY AND METHOD OF NEW TESTAMENT TEXTUAL CRITICISM

the Western text preserves the original NT text. Moreover, the very antiquity of this text, and its wide distribution, should always gain for it a full hearing.

The third text-type, the "Byzantine" or "majority" text, is made up of over eighty percent of all the MSS. As a text-type it does not appear in history until AD 350, but even then its origins are shrouded in mystery. Readings peculiar to this text first appear in a group of writers associated with the church of Antioch: the Cappadocians, Chrysostom, and Theodoret of Cyrus. These Fathers had a NT about ninety percent along the way to the full Byzantine text of the Middle Ages. The earliest MS to reflect this text is from Alexandria (Codex A; ca. 475—in the

وهو يقول النص الغربي هو الذي يحفظ النص الاصلي للعهد الجديد. (طبعا لا يستطيع المشكك ان يذكر هذه المقوله) وايضا النسخ القديمه جدا لهذا النص وتوزيعه الكبير يجب ان تكتسب من سماعه

والنص الثالث البيزنطي او الاغلبيه هو من 80% من مخطوطات العهد الجديد ولا تظهر في التاريخ حتي 350 م ولكن مصدره غير معروف ولكن قراءته ظهرت مع مجموعه من الكتاب في كنيسة انطاكيه و كبدوكيه ويوحنا ذهبي الفم وثيؤدور وكيريس. هؤلاء الاباء معهم العهد الجديد 90% من النص البيزنطي وتمثله للاناجيل المخطوطه الاسكندرية من سنة 475 م

نلاحظ نقطتين الكتاب يؤكد ان النص البيزنطي يتطابق مع اقوال كثير من الاباء واهمهم يوحنا ذهبي الفم وهذا يبرز اهمية اقوال الاباء

ثانيا علي عكس ما قال المشكك لم ينشا نتيجة تنقيحات ولكن ظهر في انطاكيه واماكن كثيره اخري

و هو ما أكده العالم " جوردون دي في " قائلاً:

(( نص الأغلبية كنص تام الشكل متميز عن السكندري والغربي لا يظهر في التاريخ حتى عام 350 بعد الميلاد )) المالاد )) المالاد الميلاد الميل

لكن علي الرغم من قدم نشأته إلا انه لم يصبح نص الكنيسة ويصير نص الأغلبية من المخطوطات حتي قروناً متأخره ، وهو ما أشار اليه العالم " دانيال والاس " قائلاً:

(( النص البيزنطي لم يصبح نص الأغلبية حتى القرن التاسع ))

# هو يتكلم علي انه انتشر جدا في القرن التاسع ولكن ايضا دانيال ولاس يقول

Many of the versions were translated from Greek at an early date. Most scholars believe that the New Testament was translated into Latin in the second century A.D.  $\frac{33}{2}$  --two centuries before Jerome produced the Vulgate. Almost one hundred extant Latin manuscripts represent this Old Latin translation

في القرن الثاني الميلادي اترجم النص اليوناني الي لاتيني في الترجمه اللاتينيه القديمه بقرنين قبل القديس جيروم وهو غالبا النص البيظنطي

ويقول ايضا

What is the oldest version, then, that is based on the majority text? In a carefully documented study, Metzger points out that the Gothic version is "the oldest representative of the . . . Antiochian [i.e., Byzantine] type of text." <sup>36</sup> When was this version produced? At the end of the fourth century.

والنسخه اي الترجمه الغوصيه في القرن الرابع ايضا ماخوذه من البيزنطي

خلال تلك المشكلة فإن الحقيقة النقدية المكتسبة هي ان النص المتضمن بأغلب المخطوطات اليونانية لم يكن هو نص الكنيسة خلال القرون الأولي.

الأمر الذي يجعلنا نضع مقولة " دع الأرقام تتحدث " في مواجهة إقرار علماء النقد:

(( في الحقيقة، وكما تكشف المخطوطات المتوفرة ، فإن نص الأغلبية لم يكن موجوداً خلال القرون الأربعة الأولي )) النالما

واوضحت ان هذا الكلام غير صحيح فهو كان موجود من كلام دانيال ولاس

وايضا النص البيظنطي اخذ من مخطوطات ولنها غير متاحه الان هي اقدم من السينائية والفاتيكانية

# المشكلة الثالثة:

- الإختلافات النصية بين مخطوطات نص الأغلبية نفسها

# لوقا 24/14

وفقاً لشطر المخطوطات اليونانية فإن نهاية العدد تتضمن إضافة تقول:

(( لان كثيرين يدعون و قليلين ينتخبون ))

والرد التفصيلي على هذا العدد في هذا اللنك

http://holy-bible-1.com/articles/display/10271

# مرقس 27/14 (( في في هذه الليلة ))

http://holy-bible-1.com/articles/display/10275

ونلاحظ شئ من الامثله التي استخدمها المشكك ان كلها تثبت صحة النص لبتقليدي المسلم فوق النص النقدي او نص الاغلبيه

لاشك في انه من خلال تلك الامثلة وغيرها يمكننا القول بكل ثقة ان خط الفصل بين القراءات والمعول عليه تحت بند " نص أغلب المخطوطات " ليس بالضرورة صالحاً في كل الأوقات.

وهذا صحيح جزئيا ولكن كل حاله تختلف بسبب معايير كثيره منها ما ايدته الترجمات القديمه والتحليل الداخلي واقوال الاباء

ففي بعض الحالات النقدية الذي يبدو فيه نص أغلب المخطوطات مميزاً بتماسكه فإنه في بعض الحالات الأخري ينقسم داخلياً بالشكل الذي يصعب معه تحديد القراءة الأصح من خلال المنظور المطلق لفكرة " الأخر الذي يُظهره هو نفسه وكأنه بحاجة الي برهان اخر لحسم الخلاف به.

العالم " دانيال والاس " يصور لنا تلك المعضلة التي تواجه نص الأغلبية حين تنقسم مخطوطاته ومن ثم تبرز الحاجة الماسنة الي الإستعانه بالدليل الداخلي للوصول الي القراءة الأصلية قائلاً:

(( إذا كانت قوانين الدليل الداخلي باطلة بشكل واضح ، إذا فتلك النظرية [ نص أغلب المخطوطات ] وفقاً لعده مئات من الأماكن النصية العديد منها ذو أهمية ، بدون حل او غير مؤكده )). المناد

ورغم عدم اعتراضي علي مضمون هذا الكلام لكن لا اعرف لماذا يستخدم المشكك اسلوب اسلامي في كلامه فيقول باطله وعدة مئات من الاماكن وغيره

نص كلام دانيال ولاس

If internal evidence is totally subjective, then in those places the majority text view has no solution, and no certainty

اذا كانت الادله الداخليه وهمية اذا هؤلاء الاماكن في نص الاغلبية ليس له حل او غير مؤكد

وهي الحقيقة التي لا خلاف فيها عند علماء النقد بشكل عام ، فمثلاً يعطينا العالم" كلايوس واشتيل" الدليل الواقعي علي فشل فكرة التعداد المطلق بدون الحاجة الي الدليل الداخلي:

# وعلي فكره هذا الكلام عن اهمية التحليل الداخلي ولا ينكره احد

كيف يمكن إذا ان تساعدنا فكرة " دع الأرقام تتحدث " في تقرير صحة القراءات الموجودة في تلك الحالات وغيرها الكثير من الحالات عبر باقى أجزاء العهد الجديد ؟!

وهنا الخطأ انه حول الاستثناءات التي يتكلموا عنها الي قاعده وضعيه يريد ان يفرضها علي من يقراء فهو يريد ان لا نقيس اي اهمية لكم المخطوطات في دراسة اي عدد ( وبالطبع هذا يكشف ما في داخل نية المشكك ) وهذا غير صحيح فالكمية العدديه لها اهمية في حلات كثيره ولكن في حلات اخري يوجد ادله اخري لها ثقل اكثر

بمعني أبسط فإن حاجة المخطوطات اليونانية الي دليل داخلي يتمثل في الحقيقة النقدية التي أقرها العالم" كورت ألاند " قائلاً:

(( المرشح الوحيد الواضح لإعتباره " نص الكنيسة " يجب ان يكون النص المُبكر للكنيسة ، الشكل المبكر للإناجيل ، رسائل الرسول بولس ، وكتابات العهد الجديد الأخري، ووصولنا الي ذلك يمكن فقط من خلال " النص النقدي " وليس من خلال عد المخطوطات البيزنطية )) المنا

بكل بساطة فإن الجل الأكبر من المخطوطات اليونانية ليس لها اي دور حقيقي ملموس عند النقد النصي في تأصيل النص المبكر للكنيسة المسيحية.

ولا زال يكرر رائ المؤيدين للنص النقدي الذين يضربون بائ دليل ضد خطأ النص النقدي (نص الاقليه) عرض الحائط فقط لاثبات صحته وهذا رائ مرفوض عند مؤيدي النص التقليدي المسلم

#### الخاتمة:

هل النص المقدم من قبل أغلب المخطوطات يطابق النص الأصلي ؟

عالم المخطوطات " دانيال والاس " يجيبنا عن ذلك السؤال في خاتمة بحثه حول تطابق نص الأغلبية مع النص الأصلي رافضاً لمجرد فكرة الأصولية المطلقة لعدد المخطوطات فحسب:

(( هل نص الأغلبية يتطابق مع النص الأصلي ؟ الكاتب [ دانيال والاس ] لا يعتقد ذلك. ليست هناك أسباب مذهبية تدفعنا للإعتقاد بذلك. وعندما توزن كل الأدلة – الداخلية والخارجية – فإن ترغمنا لرفض تلك النظرية. )) iivxii

وهنا يبدا المشكك في التدليس مره اخري ويحرف كلام دانيال ولاس رغم ان دانيال ولاس ايضا من انصال النص النقدى ولكنه يقول

#### Conclusion

Is the majority text identical with the original text? The present writer does not think so. There are no doctrinal reasons that compel him to believe that it is, and when all the evidence is weighed--both external and internal-it is quite compelling against such a view. Does this mean that the majority text is worthless? Not at all. For one thing, it agrees with the critical text 98 percent of the time. For another, several isolated Byzantine readings are early, and where they have good internal credentials, reasoned eclectics adopt them as original.

هل نص الاغلبيه يتطابق مع النص الاصلي ؟ الكاتب الحالي لا يعتقد بذلك . لاتوجد اسباب عقائديه تدفعه للاعتقاد بذلك , وعندما توزن الادله كلها – كل من الخارجية والداخليه – ترغمنا علي ضد ذلك النظرية. ولكن هل يعنى ذلك ان نص الاغلبيه ليس له فائده ؟ بالطبع لا ( فدانيال ولاس يتسنكر من يقلل من اهمية نص الاغلبية على عكس ما اوحى المشكك ) لسبب مهم . نص الاغلبيه يتوافق مع النص النقدى بنسبة

# 98% من كل الاوقات. سبب اخر قراءات كثيره معزوله للنص البيزنطى هي قديمه جدا ولهم ادلة داخليه تعتمدهم وهذا سبب تبنى انهم اصليين.

والان اتسائل اين مصداقية المشكك ؟؟؟؟؟؟؟؟

ولماذا توقف واقتطع من كلام دانيال ولاس بما يوحي لنا عكس ما كان يقصد ؟؟؟؟؟ هذا عدم امانه منه والدليل قد وضعته امام حضراتكم

ذلك الرفض من قبل " دانيال والاس " لمقولة " دع الأرقام تتحدث " لم يكن سببه الرئيسي دخول النص المقدس الي مرحلة النص النقدي الحديث بل الحقيقة ان رفض تلك الفكرة يعود في جذورة الي القرن الثانى الميلادي حيث القديس أوريجانوس نفسه.

فينقل لنا العالم" الدون إيب" عن فكر القديس أوريجانوس خلال تلك الفترة الزمنية المبكرة من تاريخ النقل النصي للعهد الجديد:

(( رغم ان أوريجانوس لم يتبع بشكل دائم قراءة أغلب المخطوطات وفي بعض الأوقات رفض حتي تك القراءة الموجودة في التقليد المخطوطي المعروف ، فإنه ستر قاعدة نص الأغلبية في تعليقاته )) القراءة الموجودة في التقليد المخطوطي المعروف ، فإنه ستر قاعدة نص الأغلبية في تعليقاته ))

وفي الحقيقه اشكر المشكك جدا علي هذا الاستشهاد الذي يؤيد رايي وانا متاكد ان الهشكك وضعه دون ادراك لماذا

1 متي عاش العلامه اوريجانوس ؟ من عام 185 الي 254 م اي من اخر القرن الثاني الي منتصف القرن الثالث هل هناك اعتراض علي ذلك ؟ بالطبع لا

يؤكد المشكك من مرجعيته ان العلامه اوريجانوس رفض القراءه الموجوده في النص التقليدي . اي ان النص التقليدي من القرن الثاني والثالث الميلادي .

2 يقول المشكك من مرجعيته ان النص التقليدي كان اغلبيه اي مخطوطاته كثيره جدا وهذا ايضا في القرن الثاني والثالث الميلادي .

# 2 وهي نقطه هامه يجب ان نركز عليها

العلامه اوريجانوس كانت له افكار اريوسيه وايضا الغنوسيه (مثل نفس المسيح لها وجود قبل التجسد وان النفوس خلقت قبل الاجساد وارتبطت بالاجساد للتاديب. والعالم المادي مكان للتطهير وعدم وجود عقاب وسيخلص الكل حتى الشيطان نفسه) لذلك حرم من الكنيسه ورفضت الغالبيه من تعاليمه الخاطئه ولم يحصل على لقب قديس ولكن لمصداقية الكنيسه ولاجل مجهوداته التي لا ينكرها احد اعطته لقب علامه ولكنه ليس قديس

فنرجع اليه في الامور التاريخيه ولكن نرفض رايه في الانجيل والامور العقائديه

# وهنا نكتشف شئ خطير

وسافرد له بحث كامل تفصيلي

العلامه اوريجانوس الذي كان رائيس مدرسة الاسكندرية راي بعض الاشياء في الانجيل لاتوافق بعض اراؤه الاريوسية فقرر ان يميل الي اي نسخه او اي خطا يؤيد راية ضد النص التقليدي المعروف من القرن الثاني وما بعده وانشا نسخته الاولية وورفضت نسخته من الغالبية لكن تمسك بها قله من تلاميذه وعلى راسهم من ؟؟؟

يوسابيوس القيصري الذي حسب شبه اريوسي ايضا وادين في مجمع قيصريه وكان ضد البابا اثاناسيوس في مجمع صور فلم ياخذ ايضا لقب قديس ولكن لمجهوده الرائع في تجميع تاريخ الكنيسه اخذ لقب علامه

هذا الذي تمسك بنسخة اوريجانس. وعندما اراد الامبراطور قسطنطين ان ينسخ خمسين نسخه من الانجيل كلف من ؟؟؟ يوسابيس القيصري للاسف فبالطبع نسخ من نسخت معلمه اوريجانوس المرفوضه

ومن الخمسين نسخه هؤلاء تبقي لدينا منهم نسختين حتى اليوم والمفاجئه الغير متوقعه انهما السينائيه والفاتيكانية !!!

ولهذا معظم اختلافات السينانية والفاتيكانيه مرفوضه بمقارنتها بالنص التقليدي الذي كان موجود قبل اوريجانوس واخطاؤه

ولهذا شكرت المشكك علي الدليل الذي قدمه لنا ليدعم كلامي

ولا يختلف ذلك الفكر كثيراً في الكنيسة الغربية حيث القديس جيروم والذي يمكننا ان نلاحظ من خلال العديد من تعليقاته النصية التي أشار اليها العالم "بروس متزجر" النالالال القديس جيروم ما كان يهتم بنص الأغلبية على الإطلاق.

هذا كلام غير صحيح والدليل

هذه صورة من المرجع الذي استشهد به المشكك يقول

#### St Jerome's references to variant readings in the NT

#### CONCLUSIONS

The data assembled above tend to confirm the generally favorable estimate held by scholars as to Jerome's sagacity as a textual critic.<sup>1</sup> Although he does not always expressly declare his own preference concerning two or more variant readings (6, 9, and 24), when he does do so it is usually for reasons that would be recognized today as valid and persuasive. In some cases intrinsic considerations (Sachkritik) tip the scales (1, 3, 20, and 22); in other instances it is presumed transcriptional probabilities (5).<sup>2</sup> In some cases he appeals to the antiquity of manuscripts that support a given reading (1 and 11), or to the presumed excellence of Greek copies of scripture belonging to famous scholars (8 and 21). When Greek and Latin manuscripts differ, he usually prefers the reading supported by the former (15, 19, 25, and 26), but not always (8, 10, and 20). Only rarely is Jerome swayed by considerations that appear to be far-fetched and overly subtle (7).

In several cases the current text of the Vulgate is contrary to the preference stated or implied by Jerome (3, 5, 6, 19, 20, and 22). In some instances such discrepancies may be explained by supposing that Jerome changed his mind; in others it may be that the text of the Vulgate has suffered in transmission.<sup>3</sup>

Jerome uses a wide variety of expressions in referring to the quality and the quantity of manuscript witnesses current in his day. Sometimes he describes them as 'true copies' (1 and 7) and at other times as 'ancient copies' (1 and 11). More often he is content to refer to the proportion of witnesses supporting a reading, as 'almost all copies' (9),

<sup>1</sup> See Hulley's study (p. 179, n. 2 above) and Evaristo Arns, La technique du livre

# ملخص كلامه عن القديس جيروم بعدما درس فوق العشرين عدد لجيروم وقارنهم

ان جيروم عمل بالنقض النصي وعاده هو لا يعبر عن رايه الشخصي وياخذ بالاعتبار الادله الداخليه ايضا ويرجع الي المخطوطات القديمه التي تؤيد القراءه التي قدمها ( ونلاحظ ان جيروم في اثناء زمن السينائيه فهو لم يستخدمها بل يرجع لما هو اقدم وادق بكثير من السينائيه) وهو يقارن اليوناني باللاتيني القديم من نفس الزمن ( القرن الثاني ) ويفضل اليوناني واحيانا كان يضع اعداد تخالف رايه ( لوجود ادله وهذا يعني انه حيادي ) وهو استخدم عدد كبير من المخطوطات وبعض منهم وصفهم بالنسخ الحقيقيه للانجيل

فاين ما قال المشكك ؟؟؟؟؟؟؟؟؟؟

فنجد مثلاً العالم " كارل هولي " في حديثه عن القواعد النقدية التي إستخدمها القديس جيروم في تعليقاته النصية يخرج لنا بحقيقة هامة ألا وهي:

(( واضح من تعليقات جيروم انه لم يعتبر كافة المخطوطات ذات قيمة متساوية ، بل ألحق الأهمية الكبري الي قراءات المخطوطات القديمة )) المناسبة الكبري المخطوطات القديمة )) المناسبة المناسبة

وهذا حقيقي وهو ما قدمته ولكن المخطوطات القديمه على ايام جيروم القرن الرابع لم تكن السينائية ولا الفاتيكانية بالطبع لكن نسخ يوناني اقدم بكثير من القرن الاول والثاني الميلادي غير متاحه الان وهي لا تتفق مع السينائية الخاطئه

من تلك الحقائق فلا شك ان الكنيسة الأولي ما كانت أصلاً تؤمن بفكرة نص الأغلبية ولا حتى فكرة أفضلية أحدث المخطوطات في مواجهة الأقدم منها.

الأمر الذي يُظهر ان ترديد مقولة " دع الأرقام تتحدث " ليس له سند تاريخي في الكنيسة الأولى وبالتالي فإن الأمر ليس قاصراً في مجملة على الحقائق المقدمة من قبل النقد النصي فقط وإنما أيضاً السند التاريخي لتلك الفكرة عند آباء الكنيسة الأولى ممن إهتموا بالنقد النصي

هذا كلام اعزروني اعتبره تخريف لان الكنيسه الاول كان متاح لديها النسخ الاصليه ومخطوطات قديمه للتاكد من اصالة اي عدد علي عكس ما يوحي الين المشكك

لذا فليس هناك اي غرابة في أن نجد ان حال تلك المقولة عند طلاب العهد الجديد في كافة أنحاء العالم هي: (( عدد قليل لكن متزايد من طلاب العهد الجديد بشمال امريكا وبنسبه اقل في اوروبا – خاصة بهولندا وبريطانيا – يعتنق الفكرة التي تركت لتموت منذ ما يزيد عن قرن والتي تقول بأن النص الأصلي موجود في أغلب المخطوطات. )) ixxl

رغم ان هذا امر لاعلاقه له بموضوعنا ولكن هذه حقيقه فعلا بعدما تاثر الكثيرين من النقد النصي في المدارس الغربيه بالدراسات التي قدمت تؤيد النص النقدي بدات يثبت عدم صحة الكثير من هذه المخطوطات وبدا يتراجع الكثيرين من الغربيين الي اصالة النص المسلم والاغلبيه اكث من النص النقدي نص الاقليه

تأثير ذلك الرفض لمقولة " دع الأرقام تتحدث " يظهر بشكل اكبر في عصمة النقل النصي داخل التقليد الكنسي حيث ان تواتر المخطوطات عبر القرون المتواصلة بالكنيسة يُبرز عصمة ذلك النص من الإنحراف او الضياع سواء الجزئى او الكلى الأمر الذي عبر عنه أحدهم قائلاً:

(( الله يجب ان يحفظ هذا النص ليس سراً او مخفي بصندوق لمئات السنين او مُهمل محترقاً علي رف مكتبة ، لكن بشكل عام قبل أعين كل الناس من خلال الإستخدام المستمر داخل الكنيسة )) المناس

وايضا هذه مقوله حقيقيه اشكر المشكك عليها لانها تثبت ان النص التقليدي المسلم الذي له ادله عبر عشرين قرن من مخطوطات يوناني ولاتيني وسرياني وغيرها الكثير جدا جدا وايضا اقوال الاباء بكم ضخم يسند النص التقليدي والادله الداخليه التي تؤكده هو الصحيح وهو المعلن ولم يدفن مثل السينائية والفاتيكانية التي اختفت من القرن الرابع والخامس وظهرت فجاه

إلا ان الحقائق النصية المقدمة من قبل علماء النقد النصي تعارض تلك الفكرة بشكل رئيسي فليس هناك مفهوم لتواتر المخطوطات داخل الكنيسة المسيحية عبر القرون بل الحقيقة الواضحة بشكل لا يقبل الجدل

فيها: ان الأغلبية العظمي من المخطوطات اليونانية وإن كانت تمثل نص الكنيسة خلال العديد من القرون المتلاحقة إلا انها وبكل بساطة لا تمثل إمتداداً للنص الأصلي المتوارث من القرون الأولي

العالم الشهير " جوردون دي في " يصف فكرة امتداد نص أغلب المخطوطات والمتأخرة زمنياً للنص الموجود بالكنيسة الأولي قائلاً:

(( إن الفكرة القائلة بأن " نص الأغلبية " بالعصور الوسطي يعكس بشكل واسع التقليد النصي الذي يعود الي الأصول هي ببساطة مجرد أسطورة )) الناسمالي الأصول هي ببساطة مجرد أسطورة )) الناسمالي الأصول هي المساطنة مجرد أسطورة المسلمالية المسل

وايضا جوردن اكمل وهذا ما لم يذكره المشكك وصورة الصفحه التى استشهد بها المشكك

homogeneous as it is from 400 to 1500, has clearly evolved from an earlier form, where the kinds of readings peculiar to it become more thoroughgoing at a later stage.

This is the historical data. It is "objectively verifiable" and incontrovertible. It is true that the actual origins of the Byzantine text as a text-type are shrouded in mystery, but that is scarcely an argument in its favor. If it were indeed closer to the autographs, the same "mystery" would prevail for the origin of the Egyptian text. In either case one has to argue for recensional activity at its beginning. But this has been demonstrated not to be true of the Egyptian text,38 whereas the Byzantine text has all the earmarks of a recension, of a kind for which there is firm evidence of its existence.<sup>39</sup>

The idea that the majority text of the Middle Ages reflected the "broad stream" of the transmission of the text going back to the autographs is simply a myth. But the question still must be answered: How does one account for its dominance and general uniformity?

- 3. It was suggested above that one would expect a proliferation and diversity among copied texts until certain factors would combine to stop that process. But that would not at the same time guarantee that one of these texts should emerge as dominant and thereby become the uniform text of all Christendom. Such in fact did nevertheless happen-but only with regard to the Greek text. The Latin, Armenian and Syrian churches, among others, developed their own dominant and generally uniform text, and rarely did it coincide with the Greek text. But our interest is with the Greek. How did the Byzantine text become dominant? The answer lies in a combination of several factors that converge between the fourth and seventh centuries.
- (a) By the fourth century all of the factors that led to diversity had been superseded by their opposites. First, instead of untrained scribes who copied the Bible for pragmatic purposes there had emerged the trained Christian scribe, whose work was being produced in scriptoria. This began early in Alexandria, as the Egyptian MSS bear abundant witness, and probably was thoroughgoing after Constantine.

Second, the concept of canon brought in an ecclesiastical concern over the wording per se, which did not exist among the copyists of the second century as the NT citations in all the Church fathers of this century bear ample witness. The origins of the Latin Vulgate are to be explained precisely for this reason.40 This will not guarantee uniformity, of course, but it will surely lessen the amount of "new variation" and, conversely, will add to the process of cross-checking and "correcting" existing MSS (note the several times this happened to Codex Sinaiticus, always away from its Egyptian standard and in greater conformity to the Byzantine).

<sup>38</sup>G. D. Fee, "P75, P66, and Origen."

<sup>39</sup>Ibid., pp. 30-31.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>Damasus of Rome asked Jerome to make a new translation because of the great diversities that existed in the Latin Bibles.

وهو ايضا يتكلم عن النص البيزنطي ويقول

هذا هو التاريخ الذي يفضل ويرجح . بالحقيقة منبع النص البيزنطي مغطي بالاسطورة ولكن الخلافات دائما في صالحة . لو كان بالحقيقة نسخة من الاصل نفس الاسطورة ستحيط بمصدر النص المصري وفي اي حالة يوجد خلاف علي من هو الاصل ولكن الارجح ان النص المصري ليس هو الحقيقي (يقصد به الاسكندري مثل السينائية والفاتيكانية) . وحيث ان النص البيزنطي يحتوي علي كل الادلة القديمة وهو النص الصحيح فيوجد هنا نوع من الادلة المؤكدة على وجودة من الاصل

لماذا لم يقل المشكك هذا الكلام ؟؟؟؟؟؟؟؟

ولماذا دلس في كلامه ؟؟؟؟؟؟

واین مصداقیته التی یدعیها ؟؟؟؟؟؟؟؟

فكلام جوردن عكس ما قال فلا يصح ان يقتطه تسائل ويدعي انه كلام جوردن

وهو نفس ما أكد علي حقيقته العالم" ميشيل مارلو" قائلاً: (( ان الفكرة التي تنادى بأن غالبية المخطوطات اليونانية ( أي النسخ الكثيرة التي تعود إلى القرون الوسطى), تمثل النص الأصلي بشكل ما , أفضل مما تمثله المخطوطات القديمة, هي فكرة من الصعب جداً الدفاع عنها بعقلانية. )) المناه

وملحوظه هو يستشهد بكلامه ( المشكك ) ويدعي انه كلام مشيل مارلو

بكل بساطة فإن أبلغ رد علي مقولة " دع الأرقام تتحدث " في الدفاعات اللاهوتية حول عدم تحريف النص المقدس وفقاً لنص أغلب المخطوطات هو رد علماء النص النقدي القائل:

(( عدد الشهود المتوفرة في الحقيقة يخبرنا بالقليل حول النص الأصلى ))

وبالطبع نتوقع من المشكك بعد كل هذا الكم من التليس لا بد ان يختمها بكذب بالطبع فصورة الصفحه التي استشهد بها المشكك امام حضراتكم

#### TEXT OF THE NEW TEXTAMENT

10th centuries (306 known); (3) minuscule manuscripts, written in a kind of "cursive" script, which became popular in the Middle Ages, possibly because it was faster and more convenient to write; these date from the 9th-16th centuries (2856 known); and (4) lectionary manuscripts, selections from the NT compiled for liturgical reading, whether written in uncial or minuscule script; these date from the 4th to the 16th centuries (2403 known).

In addition to these Greek witnesses are manuscripts of the early Versions of the NT; by the end of the 2nd century, the NT had already been translated into Latin (of which we have thousands of copies through the Middle Ages) and Syriac, somewhat later into Coptic, and eventually into Ethiopic, Armenian, Georgian, and other languages. These versions can indicate the form of the text in the time and place the translations were originally made. So too, the quotations of the church fathers can be used to reconstruct the forms of the text available to them. Such Patristic sources are particularly useful for understanding how the text was transmitted regionally, since in many instances we know exactly when and where the fathers were living.

From this mass of evidence scholars work to determine both the original form of the text and the alterations made in the course of its transmission. The difficulty of the task, in part, is that none of our primary witnesses, the Greek manuscripts, are in complete agreement with one another. Sometimes the disagreements are extremely minor and of very little moment, involving such things as differences of spelling. But at times they are of supreme importance: today there is widespread agreement, e.g., that the story of the woman taken in adultery (John 7:52-8:11) was not originally part of the Fourth Gospel but was added by later scribes; the same can be said of the final 12 verses of the Gospel of Mark. (Mark 16:9-20). In many instances, however, the surviving witnesses are so significantly divided that scholars cannot agree concerning the original form of the text. Did the voice at Jesus' baptism in Luke originally say "You are my beloved son in whom I am well pleased," or did it say "You are my son; today I have begotten you" (Luke 3:22)? In Luke, did Jesus pray for his enemies' forgiveness during his crucifixion (Luke 23:34) or not? Did the Prologue of John's Gospel end by calling Jesus the "unique Son who is in the bosom of the Father" or the "unique God who is in the bosom of the Father" (John 1:18)? Scholars continue to debate scores of such differences among our manuscripts.

#### Methods of Textual Criticism

In deciding which form of the text is original, most scholars apply an "eclectic" method, which appeals, on a case-by-case basis, to a number of different criteria that are traditionally categorized either as "external" (those based on the kinds of manuscripts that support one reading or another) or "internal" (those based on the likelihood that a reading goes back either to the original author or to an error introduced by a scribe). To be sure, there continue to be proponents of the "Majority text," who claim that the form of text found in the majority of surviving witnesses is always, or nearly always, to be preferred (an emphasis almost exclusively on one kind of external exidence); and there are others

one kind of external evidence); and there are others who maintain that since all of the manuscripts contain mistakes, it is wrong to consider the manuscripts at all when deciding what the authors originally wrote (emphasizing "internal" evidence). The majority of scholars, however, continue to adjudicate the differences among manuscripts by considering the whole range of surviving evidence.

#### External Evidence

The following are among the most important "external" principles that are sometimes invoked in deciding one textual reading over another.

Number of Supporting Witnesses. A reading found more frequently among our manuscripts may, theoretically, have a superior claim to being the original. Although widely favored by advocates of the "Majority text," this principle is nonetheless discounted by most other scholars, and for fairly compelling reasons. For if, hypothetically, one manuscript of the 2nd century was copied three times, and another was copied 300 times, this would not mean that the latter was more accurate (and its copyists would have no way of knowing); it would simply mean that it was copied more often. The number of surviving witnesses, therefore, actually tells us little about the original text.



Chester Beatty papyrus H (p46), ca. 200 c.e., containing Rom. 15:29-33; 16:25-27, 1-3 (Institute for New Testament Textual Research, Münster/Westphalia)

ونري ان الكتاب يتكلم بشكل مختلف عما ادعي المشكك

فهو يتكلم على كثرة الادله على اصالة الكتاب المقدس من القرن الثاني وما بعده من لاتيني وسرياني وقبطي وارمني وغيره الكثير جدا ويشرح فكره عن النقد النصي

وها الموضوع كامل امام حضراتكم بالادله من الصفحات التي استشهد بها المشكك وهو الذي كذب وحرف فيها

واثق في مصداقيتكم في الحكم

واخيرا

انجيلنا ثابت وقوي وصامد كالصخره القويه امام كل الامواج التي يحاول المشككين من الملحدين والمسلمين ان يعملوها والكنيسه المسيحيه الجامعه ثابته

إنجيل متى 16: 18

وَأَنَا أَقُولُ لَكَ أَيْضًا: أَنْتَ بُطْرُسُ، وَعَلَى هذه الصَّخْرَةِ أَبْني كَنِيسَتِي، وَأَبْوَابُ الْجَحِيم لَنْ تَقْوَى عَلَيْهَا.

# والمجد لله دائما

أ يراجع ( مقدمة تعريفية هامة مهمة في علم النقد النصري ) ص11 ، الجريدة النقدية ، العدد الأولي ( مايو 2009 )

Modern Textual Criticism And The Majority Text: A Response, Zane Hodges, JETS 21/2 p144 

تنا يراجع (النقد النصى وأثره في تعريف الوحي والعصمة ) ص59 ، الجريدة النقدية ، العدد الأولي ( مايو 2009 )

```
iv المرجع السابق ص77
                                                               ^{
m V} ثلاث حقائق أساسية في الإيمان المسيحي – يوسف رياض – 2006 ص^{
m V}
                                         Vi الكتاب المقدس يتحدي نُقاده والقائلين بتحريفه – عبد المسيح بسيط ابو الخير – ط1 2005 ، ص150 Vi
                                                                                                         vii المرجع السابق ص151
                                                           viii دائرة المعارف الكتابية ج3 - حرف الخاء - مخطوطات العهد الجديد ص278
                                                     110ن فكرة عامة عن الكتاب المقدس - عدة مقالات من مجلة مرقس - ط^{\mathrm{i}} ^{\mathrm{i}}
                              Interpreting the New Testament Text (2006), Darrell L. Bock & Buist M. Fanning, p44 x
                        xi يقصد علماء النقد بمفهوم ( الدليل الخارجي - External Evidence ) هو الدعم المقدم للنص من قبل المخطوطات فقط
                                                                                    Truth in Focus, Ryan P. Snuffer, p77 xii
                                                                                                        xiii المرجع السابق ص151
                                                                                    Truth in Focus, Ryan P. Snuffer, p77 xiv
                             xv يراجع (النقد النصى وأثره في تعريف الوحي والعصمة ) ص62 ، الجريدة النقدية ، العدد الأولى ( مايو 2009 )
                         Contribution of John William Burgon to New Testament Textual Criticism, Pickering, p91 xvi
                                                 The Preservation Of Scripture, William W. Combs, DBSJ 5 p12 xvii
                                                           Encountering the Manuscripts, Philip W. Comfort, p98 xviii
                                                              xix التحريف و العصمة في ضوء النقد النصى - فادي الكسندر - ج2 ، ص10
xx فمن خلال كثرة المخطّوطات فإن الكثير من علماء النقد النصي لا يرون اي ضرورة الي تخمين الكلمات الأصلية بإعتبار ان عدد المخطوطات الهائل
  كافي للثقة بأن القراءة الأصلية موجودة في اي مكان في هذا الكم من المخطوطات ولا ضرورة الا الى فقط تحديد موضعها (يراجع Dethroning
                                                                        (Jesus, Darrell L. Bock, Daniel B. Wallace, p51
  xxi نُظُرُ ياً فإن بعض العلماء يصلُ بها الى 120ألف خطاً وأخرين الى 200ألف وأخرين الى 400ألف، لكن ماهو متعارف عليه علمياً انه لا يوجد احد
حتى تلك اللحظة أحصى كافة الإختلافات بين المخطوطات ، يراجع (مقدمة تعريفية هامة مهمة في علم النقد النصري) ص13 ، الجريدة النقدية ، العدد
                                                                                                            الأولى ( مايو 2009 )
                                                           xxii كُل ما تُريد ان تعرفه عن كتابك المقدس - القس منسي بوحنا 2006 ، ص93
                                           The Text Of The New Testament, 2nd Edition, Translated By E. Rhodes, p281 xxiii
                      The Majority Text and the Original Text: Are They Identical?, Daniel B. Wallace, p161 xxiv
                                         xxv كلمة (versions ) يقصد بها في كتابات النقد النصي الإشارة الي مخطوطات ترجمات العهد الجديد
                                       The Text of the New Testament 4th, Bruce Metzger & Ehrman Bart, p95 xxvi
    XXVII بشكلُ عملي فإن إثنين من أكبر وأشهر علماء النقد النصي وهما ( ويستكوت وهورت ) يقران بأن هناك ما يقرب من 60 حالة نقدية يعتبر فيها
                       (The Text of the New Testament 4th, Bruce Metzger, p229) كامل كامل ( The Text of the New Testament 4th, Bruce Metzger, p229)
            BIBLICALCRITICISM: Historical, Literary and Textual, Harrison & Waltke & Guthrie & Fee, p129 xxviii
xxix فعلياً فهناك ما يزيد عن عشرة آلاف مخطوط لاتيني أي بما يفوق ضعف الثروة اليونانية (ما يقرب من 5700 مخطوط يوناني) للمزيد حول أعداد
    المخطوطات للتقاليد النصرية المختلفة يراجع: (الكتاب المقدس يتحدى نُقاده والقائلين بتحريفه – عبد المسيح بسيط ابو الخير – ط1 2005 ، ص151-
                                                  xxx تجدر الإشارة الى ان الـ5.700 مخطوط لا تندرج كلها تحت صنف واحد فهي تقسم الى:
                                                                                         1 - المخطوطات البردية - Papyri
                                                                          2 - مخطوطات الحروف الكبيرة المنفصلة - Uncials
                                                                    3 - مخطوطات الحروف الصغيرة المتصلة - Minuscules
                                                                           Lectionaries - مخطوطات القر اءات الكنبسة - 4
xxx يعتمد ذلك الرمز على النص اليوناني (The New Testament in the Original Greek ) المنشور من قبل العالمين بييربونت و روبنسون
                                     أعوام 1991 و 2005 ، يراجع ( ماذا عن نص الأغلبية ) ، الجريدة النقدية ، العدد الأولي ( مايو 2009 )
                        xxxii علماء النقد النصي يقومون بتقسيم الفساد الحاصل بالنص المقدس خلال تاريخ النسخ النصي المسيحي الى ثلاثة أقسام:
                                                                              1 - النص السكندري - Alexandrian Text
                                                                                     2 - النص الغربي - Western Text
                                                                                  Byzantine Text - النص البيزنطي - 3
                            يراجع (مقدمة تعريفية هامة مهمة في علم النقد النصري) ص18 ، الجريدة النقدية ، العدد الأولى (مايو 2009)
                                  The Majority Text Debate: New Form of an Old Issue, Michael W. Holmes, p17 xxxiii
                                              Recent developments in textual criticism, Wilhelmus Johannes, p4 xxxiv
                                                                       xxxv مثل التطبيقات النصية برسائل يوحنا وبطرس ويهوذا ويعقوب.
                                                                                    xxxvi كالتطبيقات النصية الموجودة بالأناجيل الاربعة.
 XXXVII نقد فكرة الأهمية الجغرافية لمخطوطات العهد الجديد في تقرير الحلول النقدية وبيان فسادها نظرياً وعملياً من خلال التطبيقات النصية في كتابات
                                             علماء النقد النصي ، جاري تحضير مقال لها سينشر بإذن الله في الأعداد القادمة من الجريدة النقدية.
```

"Textual Criticism", Michael W. Holmes: In New Testament Criticism & Interpretation, p102 xxxviii

```
An Introduction To The New Testament, Adolf Julicher P589 xxxix
                                                                                          NA p450 & UBS p580 xl
                                                                          http://www.bible-researcher.com/cor.html xli
                                                A COURSE OF DEVELOPED CRITICISM, Thomas Green, p132 xlii
                                                     A Textual Commentary On The Greek New Testament 2nd p488 xliii
                                                      A Commentary on the Greek Text, Anthony Thiselton, p475 xliv
                                                The New Testament In The Original Greek, Westcott & Hort, p195 xlv
                    "Textual Criticism", Michael W. Holmes: In New Testament Criticism & Interpretation, p113 xlvi
                                                    A Textual Commentary On The Greek New Testament 2<sup>nd</sup> p488 xlvii
                       "Early Variants in the Byzantine", Klaus Wachtel : In Transmission and Reception, p29 xlviii
                                                   The Eclectic Method: Solution or Symptom?, Eldon Epp, p246 xlix
                 An introduction to the textual criticism of the new testament, Benjamin B. Warfield, p. 110<sup>1</sup>
                                           An Account Of The Printed Text Of The Greek New Testament p138 11
                                    GOSPEL-CRITICISM HISTORICAL CHRISTIANITY, ORELLO CONE, P.20 lii
                                                       Textual Criticism in the Exegesis of the NT, Eldon Epp, p71 liii
                             "Textual Criticism", Daniel B. Wallace: In Interpreting The New Testament Text, p51 liv
                                    Reinventing Jesus, Ed Komoszweski & M. J. Sawyer & Daniel B. Wallace, p84 lv
                                                              Textual Commentary on the NT, Bruce Metzger, p11 lvi
العالمُ النقدى الشهير " إيهرمان بارت " يوضح السبب في ذلك قائلاً: (( على الرغم من أنها تعد حجة مقبولة بشكل عام, إلا إنها أيضا ليست بتلك
البساطة ، لنفترض بأن هناك مخطوطتين مع اختلاف في شكل النص بينهما ، واحدة منهما تعود للقرن الثالث و الأخرى تعود للقرن الخامس ، الناقد
طبيعيا قد يذهب تفكيره مع تلك التي تعود إلى القرن الثالُّث مفضلاً إياها على تلك المتأخرة. لكننا لا نملك على الدوام التأكد من عمر المخطوط النموذج
   التي كان الناسخ يستخدمها في إنتاج مخطوطته . كل الاحتمالات ممكنة , فعلى سبيل المثال مخطوط القرن الثالث قد يعتمد في إنتاجه على مخطوط
 نموذج أقدم منه بعشرة سنين، لا يزال في القرن الثالث ، في حين ناسخ مخطوط القرن الخامس استطاع الوصول إلى مخطوط نموذج قديم جدا كان
محفوظاً في مكتبة الكنيسة, مثلا من القرن الثاني. في تلك الحاجة فيكفي من السخرية أن يكون المخطوط الذي يعود للقرن الخامس قد تم أعادة إنتاجه
  على شكل نصى أقدم من الشكل النصى لمخطوط القرن الثالث! ، لذلك السبب فحتى لو كان عمر المخطوط يُعد مهماً في تحديد جودة النص إلا انه لا
        يعد إرشاداً أمن على الإطلاق. )) ( مقدمة تعريفية هامة مهمة في علم النقد النصي ) ص11 ، الجريدة النقدية ، العدد الأولى ( مايو 2009 )
                     "Textual Criticism", Michael W. Holmes: In New Testament Criticism & Interpretation, p133 Iviii
                                     The Text of the New Testament 4th, Bruce Metzger & Ehrman Bart, p302 lix
                                    Studies in the Theory and Method of New Testament Textual Criticism, p8 lx
                         Modern Textual Criticism And The Revival Of The Textus Receptus, JETS 21/1 p29 lxi
               "The Majority-Text Theory: History, Methods, Critique", Daniel Wallace: In www.bible.org
               "The Majority Text and the Original Text", Daniel Wallace: In www.bible.org lxiv "The Majority-Text Theory: History, Methods, Critique", Daniel Wallace: In www.bible.org
                         "Early Variants in the Byzantine", Klaus Wachtel: In Transmission and Reception, p29 lxv
                                                          "Text of the Church", Kurt Aland, TrinJ NS (1987) p144 lxvi
                              "The Majority Text and the Original Text", Daniel Wallace: In www.bible.org
                                                     the eclectic method: solution or symptom?, Eldon Epp, p216 lxviii
                                   Explicit References in the Works of Jerome to Variant Reading, Bruce Metzger lxix
                             Principles of Textual Criticism Known to St. Jerome, Karl K. Hulley, HSCP v55 p92 lxx
               "The Majority-Text Theory: History, Methods, Critique", Daniel Wallace: In www.bible.org
                                                              The King James Version Defended, E. F. Hills, p31 lxxii
                       Modern Textual Criticism And The Revival Of The Textus Receptus, JETS 21/1 p29 lxxiii
                                           المناه المناه عن نص الأغلبية ) ، الجريدة النقدية ، العدد الأولي ( مايو 2009 ) ، ص84 مراجع ( ماذا عن نص الأغلبية )
                                                                          Eerdmans Dictionary of the Bible, p1293 lxxv
```